
120 pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

La definición de la luz (Al-Nūr) De Suhrawardī E Ibn 
‘Arabī en cercanía con el sistema poético de José 
Lezama Lima 

The definition of light (Al-Nūr) by Suhrawardī and Ibn 
‘Arabī in closeness with the poetic system of José 
Lezama Lima 

Amílcar Aldama Cruz
Universidad de La Habana (Cuba) –

Universidad Internacional Al-Muṣṭafā (Irán)
amilcaraldama@gmail.com

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2401-7283
 

Recibido: 14/ 11/ 2024
Aceptado: 06/ 05/ 2025 

Resumen

El poeta cubano José Lezama Lima (1910-1976) es el creador de un sistema 
poético único en las letras hispanas. El epicentro de dicho sistema está ocupa- 
do por la imagen de la luz, el cual posee un rol equiparable al que tiene el con-
cepto de la luz (al-nūr) definido en las escuelas ontológicas islámicas, como la 
filosofía iluminativa (ḥikma al-išrāq) y la mística sapiencial teórica (‘irfān 
naẓarī). Ambas escuelas fueron fundadas por dos pensadores de amplia influen-
cia en el contexto islámico hasta nuestros días: el filósofo persa Suhrawardī 
(1154–1191) y el místico murciano Ibn ‘Arabī (1165–1240). El siguiente texto 
realizará un estudio comparado para hallar puntos de coincidencia entre la defi-
nición ontológica de la luz (al-nūr) en Suhrawardī e Ibn ‘Arabī —con base en el 
léxico técnico de las dos escuelas— y la visión o imagen de la luz dentro del sis-
tema poético de Lezama Lima.

Palabras claves: claves: Lezama Lima, definición, luz, Suhrawardī, Ibn ‘Arabī 



La definición de la luz
Amílcar Aldama Cruz

121pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

Abstract 

The Cuban poet José Lezama Lima (1910-1976) created a poetic system that is 
unique in Hispanic letters. At the epicenter of his system we find that the image 
of light plays a role comparable to that of the concept of light (al-nūr) as it is 
defined in two schools of Islamic ontology –Illuminative Philosophy (ḥikma  
al-išrāq) and Theoretical Sapiential Mysticism ('irfān naẓarī)– founded by two 
thinkers who still today exert a broad influence in the Islamic world: the Persian 
philosopher Suhrawardī (1154-1191) and the Murcian mystic Ibn ‘Arabī (1165-
1240). The text presents the results of a comparative study conceived to identify 
points of coincidence between, on the one hand, the ontological definitions of 
light (al-nūr) in Suhrawardī and Ibn ‘Arabī (based on the Technical Lexicon  
of the two schools) and, on the other, the vision or image of light in Lezama’s 
system.

Keywords: Lezama Lima, definition, light, Suhrawardī, Ibn ‘Arabī

Introducción

La imagen de la luz es un recurso cultural universal y una metáfora vigente en 
toda la historia de la filosofía y la literatura, la cual, en la particularidad insular 
del sistema poético elaborado por el poeta cubano José Lezama Lima (1910-
1976), toma un lugar cimero dentro de lo que acuñó como los reinos de la ima-
gen —como fusión de lo cosmológico y lo anemónico—. La luz y lo luminoso 
—en las figuras del sol, el rayo, la lumbre, lo irradiante, el brillo, el haz de luz, el 
fuego, la estrella, el alba, el arrebol, el alumbramiento y lo relumbrante— como 
símbolos de la hipóstasis de lo puro, lo elevado y lo mistérico son visibles en toda 
la obra de Lezama Lima, y correlativos a conceptos de su acuñación como el 
“espacio gnóstico americano”, la “teleología insular” y la “vivencia oblicua”. 
Dicha imagen de la luz en el poeta cubano, como hombre de gran erudición, 
posee múltiples ejes de referencia que van desde la tradición filosófico-religiosa 
occidental hasta la oriental. Lezama, como católico de gran rasgo joánico, tiene 
una influencia directa del sentido salvífico de la luz (fōs) en el Evangelio de Juan 
(término usado veintitrés veces en este evangelio), además de San Buenaventura 
con su idea de “la luz limpia que ilumina, perfecciona y fortifica” y de San Agus-
tín con su teoría de la iluminación, en la cual Dios es “luz inteligible” (intellegi-
bilis lux). Pero también, sobre este tema, el poeta cubano tiene contacto con 
tradiciones como el hinduismo, el taoísmo, el budismo, el hermetismo alejandri-



122 pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

no, el judaísmo cabalístico y el misticismo islámico.1 Toda esta amalgama de in-
fluencias entrará en el sistema poético lezamiano. Sobre estas múltiples vías de 
influjo que conforman la poética de Lezama, el poeta y crítico literario cubano 
Virgilio López Lemus expresara que 

Todo ello se interrelaciona en la concepción poética que crea el cubano, cimentada 
por una cultura que iba siendo enorme, de ensortijada erudición, de increíble vaste-
dad, y con inauditas asociaciones que van de China al antiguo Egipto, pasando por el 
material libresco más variado y heterogéneo que en su contradictoria ligazón ofrece 
esa obra monumental que es la poesía lezamiana. Él mismo se refirió a las influencias 
y dejó dicho que cuando ellas son múltiples y universales, ya dejan de serlo (2020,  
pp. 203-204).

El realizar una pesquisa sobre las fuentes e improntas de la imagen de la luz en 
Lezama ya podría de principio ser un empeño inútil, pues no existiría influencia 
al haber un marco amplio de referencias. Pero, como expresa la investigadora 
cubana Ivette Fuentes de la Paz (1953-2024), la preeminencia del paradigma de 
la luz, como conocimiento eidético en el “sistema poético del mundo”2 de José 
Lezama Lima, impulsa a revisitar este tema desde nuevas aristas filosóficas 
(2015, p. 7). 

Pero para considerar filosóficamente esta presencia de la luz en el sistema 
lezamiano habría que abordar indiscutiblemente a dos figuras que se imponen 
como fuerte impronta en el poeta habanero: José Martí (1853-1895) y María 
Zambrano (1904-1991). Ambos, en su influencia, podrían haber dado a Lezama 
un concepto de la luz permeado de la simbología de la mística islámica presente 
en la poesía espiritual persa, la filosofía iluminativa (ḥikma al-išrāq) y la mística 
sapiencial teórica (‘irfān naẓarī). Por un lado, José Martí tuvo un acercamiento, 
por influjo del filósofo norteamericano Ralph Waldo Emerson (1803-1882), a la 

1 Ya en 1973 la investigadora Claudia Joan Waller (1973) en su análisis de la novela Para-
diso exploraba cómo con los emblemas del sistema Atma-Buddhi era posible recrear el 
viaje espiritual simbólico del protagonista José Cemí y la presencia de otros personajes de 
la novela, sobre todo en cuanto a los factores de iluminación simbólica, representados con 
mayor frecuencia por elementos relativos a “estrellas”, “claridad”, “luz” e “iluminación” 
(Waller, 1973, pp. 276 -277). Esta vinculación toma forma en términos lezamianos como 
“misterios de la luz” y “la luz más efectiva”.
2 Para Virgilio López Lemus, la imagen de la luz en Lezama Lima no conforma una eidé-
tica o una centralidad de la idea de la luz como poética, sino que es un tema, y a veces un 
condicionante del poema, dentro de un grupo de temas recurrentes, los cuales pueden  
tener proveniencia de los entornos griegos, egipcios, mediterráneos, en sentido general o 
de ámbitos como el católico y otras culturas. Además del tema de la luz, se encuentran 
otros: la realidad como imagen, o la imagen como realidad-otra, lo cubano, el Eros, los 
cinco sentidos en acción, la visión metafísica, teológica o meta-poética, la temporalidad en 
fuga, la corporalidad, el ser, el hombre, la nostalgia, el sueño y el ensueño (2020, p. 266).



La definición de la luz
Amílcar Aldama Cruz

123pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

obra de poetas persas como Ḥakīm Ferdoūsī (m. 1020), ’Umar Ibn al-Ḫayyam 
(1048-1131), Ğalāl al-Dīn Muḥammad Rūmī (1207-1273), Saʿadī Šīrāzī (1210-
1292) y Ḫāfeẓ Šīrāzī (1325-1390), los cuales dieron al símbolo de la luz (nūr) un 
concepto de profundidad ontológica (Aldama Cruz, 2024). Por otro lado, María 
Zambrano, al ser discípula del islamólogo francés Louis Massignon (1883-1962) 
junto al también islamólogo e iranólogo Henry Corbin (1903-1978), tuvo un 
conocimiento, directa o indirectamente, de las doctrinas mística-filosófica sobre 
la luz de Manṣūr al-Ḥallāğ (858-922), Suhrawardī (1154–1191) e Ibn ‘Arabī 
(1165–1240). Lezama daría un sentido especial al símbolo de la luz, en gran 
medida por su estudio de la obra martiana, así como por su amistad —cultivada 
desde una tarde de octubre de 1936 en la “Isla de Luz”— y lectura de la obra de 
Zambrano, sobre todo de su texto El Hombre y lo divino ().

Sobre la influencia mutua entre Lezama y Zambrano —con mediaciones 
como las del misticismo islámico y el pensamiento martiano—, se han realizado 
estudios de peso como la obra en cuatro volúmenes El logos oscuro: Tragedia, 
mística y filosofía en María Zambrano del español Jesús Moreno Sanz (2008), en 
la cual se aborda la importancia en ambos de la imagen de la luz o, como llama-
ría Zambrano, “la religión de la luz” (Vol. I, p. 44). De igual modo, en las obras 
Noche insular, jardines invisibles. El concepto de la luz en la obra de José Leza-
ma Lima: un paradigma filosófico de su cosmología (2015) y José Lezama y la 
tradición cosmogónica de la luz (2018) de Ivette Fuentes de la Paz, además de 
trazarse una relación de la imagen de la luz en Lezama con las de Martí, Zam-
brano y las que llama “teorías lumínicas del sufismo” (2015, p. 71), aborda a su 
vez cómo en Lezama Lima se ofrece una “cosmología de consonancias filosófi-
cas” (pp. 9 -12) bajo la relación de la luz con todo lo creado, con la Belleza y con 
el Bien ontológico del ser humano, lográndose un “fuerte enlace con una tradi-
ción teórica de corrientes lumínicas, de sustrato filosófico” (2018, p. 7). En otra 
obra anterior de la misma investigadora, José Lezama Lima, hacia una mística 
poética (2010), se examina cómo Lezama, por medio de “puentes cordiales” por 
donde transita el rango de lo “lumínico”, establece una vía iluminativa de la 
poesía frente a la vía intelectiva que vuelve a ser camino hacia el conocimiento y 
que procura, en la poética lezamiana, la idea de una “mística poética” (p. 11).3 
Por tanto, esta “tradición cosmogónica de la luz” que siguió el poeta, así como 
la “mística poética” creada en su sistema, por medio de la vía lumínica, podrían  
 

3 Existen otros excelentes estudios en esta dirección del corpus del sistema poético leza-
miano, donde caben destacar los de Lourdes Rensoli y Fuentes de la Paz (1990), Virgilio 
López Lemus (2020), Jorge Luis Arcos (1990), Iván González Cruz (2000), Margarita 
Mateo Palmer (2002), Claudia Joan Waller (1973), Roberto Méndez (2021), Carmen Ruiz 
Barrionuevo, Alina Camacho Rivero de Gingerich (2017), Ómar Vargas (2021) y Daniela 
Evangelina Chazarreta (2012). Estos estudios ahondan en las lecturas de Lezama en diver-
sas tradiciones de pensamiento como el orfismo, gnosticismo, hermetismo, el neoplatonis-
mo, la mística cristiana entre otras.



124 pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

haber entrado en relación con sistemas místico-filosófico de la tradición ilumina-
tiva islámica. 

Si bien estudios como los de Ivette Fuentes de la Paz y Jesús Moreno Sanz 
realizan un análisis de esta correlación expuesta, no se conoce un estudio que, 
teniendo una lectura filológica hermenéutica sobre las fuentes en árabe y en per-
sa de las obras de los místicos y filósofos islámicos, trace la definición del con-
cepto ontológico de la luz (al-nūr) desarrollada en la misma con la imagen de la 
luz del sistema poético de José Lezama Lima. Por ejemplo, el acercamiento  
de Ivette Fuentes a las “teorías lumínicas del sufismo” (2015, pp. 71-78) se reali-
za brevemente por mediación de las obras de islamólogos como Louis Massignon, 
Henry Corbin (2003) y William C. Chittick, que de un menor o mayor modo 
tributan a un discurso con sesgo orientalista. Además, al utilizarse la categoría 
“sufismo” dejaría fuera a otras escuelas islámicas con la misma tradición lumíni-
ca, por lo que el filósofo Šihāb ad-Dīn Yahya as-Suhrawardī —el cual ha utiliza-
do la autora en aquellas páginas— no podría entrar por no ser propiamente ṣūfī, 
sino es que se le confunde con Abū n-Najīb ʿAbd-al-Qādir as-Suhrawardī (1097-
1168) y su sobrino ’Umar Suhrawardī (1145–1234), fundadores de la tariqa sufí 
(anti-filosófica) Suhrawardiyya. No obstante, dichos estudios de Ivette Fuentes 
de la Paz y Jesús Moreno Sanz son fundamentales para este tema, por lo que 
tendrán mucha cercanía como antecedentes en el presente texto, que tendrá 
como fin el explorar con mayor profundidad el nexo entre la mística islámica y 
el sistema lezamiano en función a la definición de la imagen de la luz. 

Este trabajo tomará dos corrientes del pensamiento islámico: la filosofía ilu-
minativa (ḥikma al-išrāq) y la mística sapiencial teórica (‘irfān naẓarī). Estas  
escuelas son encarnadas en las figuras de sus fundadores, el filósofo persa Su-
hrawardī� y el místico murciano Ibn ‘Arabī�, llamado por Ivette Fuentes como “el 
más influyente de los filósofos y místicos islámicos en el pensamiento poético de 
José Lezama Lima” (2015, p. 71). Estos desarrollaron sendos conceptos ontoló-
gicos sobre la luz que fueron sistematizados por sus respectivos seguidores. En 
cada caso se analizará el léxico técnico sobre la categoría al-nūr (النور) dentro 
de sus textos emblemáticos; para de Suhrawardī� podemos hablar de Ḥikmat 
al-išrāq (La filosofía iluminativa), Fī ḥaqīqat al-ʿišq (Sobre la realidad del amor) 
y Hayākil al-Nūr (Los templos de la Luz); mientras que de Ibn ‘Arabī� resalta 
al-Futūḥāt al-makīyat (Las iluminaciones mecanas) y Fuṣūṣ al-Ḥikam (Los en-
garces de la sabiduría). En cuanto a la obra de Lezama, se les dará peso al análisis 
de sus ensayos contemplados en La cantidad hechizada (1974) —originalmente 
publicado en 1970—, al texto poético Enemigo rumor (2018) —primera edición 
en 1941— y a sus Diarios —que van de 1939-1949— (2014).

 Dentro de un marco abierto, el siguiente texto aspira hallar otro punto de 
diálogo entre la tradición filosófica islámica y la tradición filosófica-literaria  
de América Latina, intentando aliviar la situación de “cierta extrañeza” que pro-
voca los estudios sobre filosofía islámica en el espacio académico de nuestro 
contexto.



La definición de la luz
Amílcar Aldama Cruz

125pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

La definición de la luz (al-nūr) en filosofía iluminativa y la mística 
sapiencial teórica 

Para adentrarse en la definición de la imagen de la luz en el ámbito del pensa-
miento ontológico islámico ha de acudirse en un primer momento a un análi-
sis lexicográfico del término en árabe. El vocablo árabe al-nūr (النور) tiene una 
fuerte presencia en la literatura teológica, filosófica, mística y hermenéutica del 
contexto islámico. Uno de los versículos coránicos de mayor cantidad de comen-
tarios por místicos y filósofos —como ʾAbū Ḥāmid Ġ�azālī� (1057-1111), ‘Ayn  
al-Qużāt Hamadānī� (1098-1131) y Mullā Ṣadrā (1571–1636)— es la sūrat  
al-Nūr - aleya 35, la cual presenta una de las expresiones de mayor contenido 
exegético místico en el Corán: “luz sobre luz”- “nūrun ʿalaī nūr” ِنوُرٌ عَلیَ نوُر(). De 
aquí se darán imágenes de amplio uso en la literatura espiritual islámica como 
Maškā al-Anwār (الأنوار  o “Tabernáculo de las luces”. En el contexto de (مشکاة 
la traducción al árabe de la filosófica griega, el término τό φῶς se tradujo al 
vocablo al-nūr, tal como ocurrió en el texto ’Uṯūlūğīyā (paráfrasis continua de 
las ocho secciones de los últimos tres libros de las Enéadas), donde Ibn Nā‘ima 
al-Ḥimṣī� lo traduce así para la expresión neoplatónica “huwa nūr al- ʾanwār” 
-o “Él es luz de luces”. De la raíz trilítera de al-nūr (n-w-r) provie (هو نور الانوار)
nen términos como iluminación o ʾināra (إنارة), faro - minarete o manāra (منارة), 
y fuego, infierno o nār (نار). Dicha raíz semítica deriva del término nuhrā (נוּהְרָא) 
en arameo (nuhrā – ܢܘܼܗܪܵܐ – en la forma siriaca), el cual refiriere tanto a luz, 
luminancia, resplandor y brillo, como a ilustración, instrucción y comentario 
textual.4 Esta será la “imagen posible” de al-nūr, un enlace entre los actos de 
iluminación e ilustración, la unión del ser y el saber.

Otro término afín es ʾišrāq (إشراق), procedente de la raíz trilítera š-r-q, que 
refiere a la “iluminación”, a lo “oriental” y lo “auroral”.5 De este término se 
desprenderá el nombre de la escuela filosófico- espiritual “ḥikma išrāqiyya” (filo-
sofía iluminativa), fundada por el persa Šihāb ad-Dī�n Yahya as-Suhrawardī�, más 
conocido como Šaīḫ al-ʾIšrāq (el Maestro Iluminado), figura clave de la filosofía 
islámica post-aviceniana. El término ʾišrāq es el usado en el título de la gran 
obra de Suhrawardī� concluida en 1186, Kitāb Ḥikma al-ʾišrāq, donde expone su 
sistema inmanente de las luces, que desde la perspectiva poética de Lezama sería 
una de las vías lumínicas dentro de tradición cosmogónica de la luz.

4 El término siriaco nuhrā como sustantivo singular (su plural nuhrē -ܐ -derivan la for (ܢܘܼܗܪܹ̈
ma nuhhārā (ܢܘܼܗܵܪܵܐ) que remite tanto a iluminación (luz, resplandor, brillo, luminosidad, 
luminiscencia, refulgencia, luz viva, aura, lustre), como a instrucción y comentario textual 
(Sokoloff, 2009, p. 1197).
5 De la misma raíz trilítera š-r-q se dan los términos: šurūq (شروق) salida (del sol), crecien-
te, naciente, alba, alborada, crepúsculo matutino, primeras luces, albor. Mašriq (مشرق) y 
mašriqiyya (مشرقية) que refiere al este del mundo islámico (es decir, Ḫurāsān) y mašriqī 
 .oriental ,(مشرقى)



126 pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

Suhrawardī introduce el término “lo iluminativo” (al-išrāqiyyūn), posterior-
mente adoptado por comentaristas y doxógrafos para describir a los pensadores 
cuya posición filosófica y método se distancia de los peripatéticos (al-maššā´ūn) 
de línea aviceniana. Dentro de esta escuela del ḥikma išrāqiyya se encuentran los 
filósofos ‘Izza al-Dawla Ibn Kammūna (m. 1284), Šams al-Dīn Muḥammad  
al-Šahrazūrī (m. 1288), Quṭb al- Dīn Šīrāzī (1236-1311), Šams al- Dīn Samar-
qandī (m. 1322), Ğalāl al-Dīn al-Dawwānī (1427-1501) y Manṣūr Daštakī Šīrāzī 
(m. 1542).

Este sistema inmanente se basa en una onto-epistemología de la luz, herede-
ra del pensamiento iranio pre-islamámico (llamado como ḥikma fahlawī), pero 
sistematizado dentro del marco doctrinal islámico (teológico-filosófico). El tér-
mino nūr (luz) en Suhrawardī define al concepto de “Ser” o “Existencia” (wuǧūd), 
más allá de su sobre-conceptualidad como un mero atributo, ya que la luz es 
plenamente la manifestación (ẓuhūr) de la Realidad (ḥaqq). Así lo expresa Šaīḫ 
al-ʾIšrāq o Suhrawardī; 

La luz (nūr) es lo manifiesto en la rea-
lidad misma, manifestada para otros 
por su esencia y ella [la luz] es más 
manifiesta en sí misma que todo para 
que sea manifiesto algo fuera [de la 
esencia] en su realidad (Suhrawardī, 
2014, II, p. 113).

 أن النور هو الظاهر فی حقیقة نفسه
 المظهر لغیره بذاتة و هو أظهر فی نفسه

 من کل ما یکون الظهور زائدا علی
حقیقته.

De aquí Suhrawardī adopta una “estructura piramidal de niveles manifiestos de 
seres de luz” relacionados bajo una modulación inmanente, desde la Luz de las 
luces (al-nūr al-anwār) hasta el mundo sublunar. El filósofo apela a dos princi-
pios (peripatéticos) para sostener la existencia de una primera causa necesaria, la 
Luz de las Luces, y todas las clases básicas de seres: luz (al-nūr) y obscuridad 
(al-ẓulma), sustancia (al-ǧawhar) y estado (al-ḥāl), seres independientes y depen-
dientes (Aldama Cruz, 2023, p. 65).

 La otra escuela de pensamiento espiritual islámico que da una gran im-
portancia a una definición ontológica del término al-nūr es la llamada mística  
sapiencial teórica (‘irfān naẓarī). El término ʿirfān (عرفان) a menudo se traduce 
erróneamente como “gnosis”, pero esta palabra expresa el sentido de “sapien-
cia”, refiriéndose a un enfoque más activo y metódico que el simple conoci- 
miento (ma’rifa).6 Por lo tanto, ʿirfān naẓarī significa “sapiencia teórica”, siendo 

6 El término sapiencia, del latín sapientia, refiere a buen gusto, buen juicio, discernimiento, 
inteligencia y sabiduría. De ella deriva el término sapiens como “sensato; astuto, conoce-
dor, discreto”; también “bien informado sobre el verdadero valor de las cosas” como el 
griego sophos. Antiguamente, a veces se refería especialmente a “gusto inteligente (Gómez, 
2006, p. 618).”



La definición de la luz
Amílcar Aldama Cruz

127pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

un término de probable acuñación por parte de un seguidor de la escuela de 
Ibn ‘Arabī�, el Sayyid Ḥaydar Ā�molī� (1319-1385) en su texto Ğāmiʿ al-asrār wa 
manbaʿ al-anwār. Esta designación es la que más encierra el sentido del domi-
nio ontológico al que hace referencia. Además de ello, el término ʿirfān naẓarī 
describe directamente a la escuela de Ibn ‘Arabī�, la cual es llamada también 
como “akbarí” (ʾakbariyya) en referencia al título honorífico de Ibn ‘Arabī� como 
Šayḫ al-ʾAkbar (el Gran Maestro). La obra de Ibn ‘Arabī� y su escuela supone 
una drástica reorientación del pensamiento tradicional islámico, y a ello debió 
en gran medida la conformación de una terminología particular en la cual se 
plasmó su compleja ontología, evidenciada en su monumental obra al-Futūḥāt 
al-makīyat (Las iluminaciones – o aperturas - mecanas). Dentro de esta escue-
la se encuentra Ṣadr al Dī�n Qunawī�, (1207-1274), Mu’ayyid al-Dī�n Maḥmūd  
Yandī� (m. 1292), Saʿīd al-Dī�n Farġānī� (1231-1300), Kamāl al-Dī�n ʿAbd al- 
Razzāq al-Kāšānī� (1252-1335), Muḥammad Dāwūd al-Qayṣarī� (1260-1350), 
Abdul Karī�m al-Ǧ� ī�lī� (1365-1424), Ṣā’in al-Dī�n ‘Alī� ibn Turkih ʾIṣfahānī� (m. 
1427) y ʿAbd al-Raḥmān Ibn Aḥmad Ǧ� āmī� (1414-1492).

El término al-nūr posee diversos sentidos en la perspectiva de Ibn ʿArabī y 
su escuela. En un primer significado representa al principio de creación, o el 
principio de manifestación de los entes existentes (al- taʿayyunāt). Así lo define 
Šayḫ al-ʾAkbar:

El principio de la creación y la mani-
festación (Mabdaʾ al- ḫalq wa-l- ẓu-
hūr) - la luz del Ser (nūr al-wuğūd) … 
y Dios Todopoderoso nos extrajo  
de las tinieblas de la nada a la luz del 
Ser, para que fuéramos luz, con  
el permiso de nuestro Señor (ʿArabī, 
1997, Vol. III, p. 412 ).

 مبدأ الخلق والظهور - نور الوجود
 . . . و ّاللَّ تعالى أخرجنا من ظلمة
 العدم ، إلى نور الوجود ، فكنا نورا

 ، باذن ربنا.

En un segundo sentido al-nūr refiere al principio de percepción o intelecto im-
pregnado (al- sārī) en el ser (al-wuğūd). Nuevamente define Ibn ʿArabī:



128 pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

El principio de la percepción intelec-
tual (Mabdaʾ ʾidrāk) - la luz de la 
presencia (nūr al-šuhūd), la luz de la 
creencia (nūr al-ʾīmān), pero con el 
nombre “la luz” se hizo inherente la 
percepción intelectual, y esta sombra 
(ẓill) se extendió sobre los entes de 
contingencia en la forma de lo invisi-
ble (al-ġāʾib) y lo incógnito (al-
maǧhūl) (1988, p. 102).

 مبدأ الادراك - نور الشهود، نور الايمان
 ولكن باسم " النور" وقع الادراك، وامتد

 هذا الظل على أعيان الممكنات في
 صورة الغيب والمجهول.

	

En estas definiciones del término nūr de las escuelas de Suhrawardī e Ibn ‘Arabī 
prevalece el elemento de la manifestación (ẓuhūr) de la Realidad (ḥaqq) consta-
table únicamente por medio de la presencia (al- šuhūd), un modo de acceso al 
saber de esa realidad que no se corresponde con el mero entendimiento. Para 
Lezama Lima esa presencia estaba en la poesía y sus “rangos de luz”, la cual no 
confluye con el simple acto de entendimiento. El 2 de noviembre de 1939, Leza-
ma escribiría en su Diario:

Dios mío, el entendimiento entrando en los cuerpos. El entendimiento supliendo a la 
poesía, la comprensión regida tan solo por el pensamiento. Esa compresión sería un 
limitado mundo gaseoso que envolvería al planeta, sin llegar nunca a la intuición 
amorosa que penetraría en su esencia, como el rayo de luz impulsado por su propio 
destino (2014, p. 18).

Para el poeta habanero, la creación por la luz es la encarnación de la sustancia 
poética, y, por ende, de la imagen que deviene del esplendor de un reino de pri-
macía (Fuentes de la Paz, 2015). Pero la sustancia poética permanece escondida, 
aún no visible, aguardando un rayo de luz gestor o la luz de la presencia (nūr 
al-šuhūd). En Lezama existe una visión de anábasis y catábasis lumínica, de sen-
tido neoplatónico y de fuerte presencia en la tradición del ḥikma al-išrāq y del 
ʿirfān naẓarī. En las mismas se procura un punto superior, en el caso del ḥikma 
al-išrāq es la Luz de luces (al-nūr al-anwār - النور الأنوار); para el ʿirfān naẓarī será 
el Ser (al-wuǧūd - الوجود) como Identidad Oculta o no manifiesta (al-huwyyat 
al-ġaybiyya - الهوية الغيبية). En ambos casos, el punto inferior se da en el espacio de 
débil manifestación, aquel de mayor obscuridad o mayor densidad en los velos 
de ocultación. Lezama en su “Introducción a los vasos órficos” contempla esa 
“luz ascensional” y descendente del siguiente modo: 

¿Qué reino en la penetración nos regala la luz? […] que unas veces asciende con la 
plenitud del día, y otras desciende, en sus permanentes y acompasados pasos por las 
moradas subterráneas” (1974, p. 69).



La definición de la luz
Amílcar Aldama Cruz

129pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

Más adelante se retomará esta jerarquía o niveles luz y manifestaciones desarro-
lladas por las dos escuelas ontológicas islámicas, en correlación a la definición de 
los rangos de luz de la poética de Lezama. 

José Martí y Lezama Lima: luz y poesía persa

Es conveniente acudir, a modo de mediación, a algunas fuentes que pudieron ser 
fundamentales para Lezama en su concepción de la imagen de la luz, desde una 
perspectiva de la espiritualidad islámica. En este caso es incuestionable la in-
fluencia que ejerció María Zambrano bajo esta óptica, la cual diría del poeta 
cubano: “Eran en él aurorales la vida y la muerte en esa comunión de evaporada 
escondida forma” (2009, p. 285). Este tema ha sido muy bien reseñado en los 
artículos “Amistad verdadera: José Lezama Lima, María Zambrano” (2022) de 
Ivette Fuentes de la Paz, “Zambrano, Lezama y Valente: Mística y racionalismo” 
(2015) de Tatiana Aguilar-Álvarez Bay y “Maria Zambrano et la mystique ira-
nienne” (2014) de Chiara Zamboni. La filósofa malagueña contaba cómo su 
último gran maestro había sido el islamólogo francés Louis Massignon, el mismo 
que reveló en 1927 a Henry Corbin, en forma de un regalo, la obra de Suhrawar-
dī Kitāb Ḥikma al-ʾišrāq en una edición litografiada en Teherán. Así le decía 
Zambrano a Lezama en una carta fechada el 23 de octubre 1973: “Corroboré el 
otro día leyendo a Massignon que nunca el hombre ha tenido tanta vocación 
suicida. Louis Massignon es el único maestro que desde hace años larguísimos he 
encontrado. [...] Fui hace ya once años, es decir acepté la invitación de los Colo-
quios de Royaumont por encontrarlo y no fue, murió enseguida.” Anteriormen-
te, en esa misma correspondencia (18 de agosto de 1970) Zambrano le comenta 
a Lezama sus dificultades para conseguir libros, lo que le impide enviarle el estu-
dio de Henry Corbin sobre Ibn ʿArabī, o sea, el texto L'Imagination créatrice 
dans le soufisme d'Ibn 'Arabī, el cual Lezama estaba muy interesado en leer 
(como se citó en Aguilar-Álvarez Bay, 2015, p. 89). 

Por otro lado, Lezama Lima en La cantidad hechizada hace una cita de 
Louis Massignon en relación a una historia del poeta de Bagdad Manṣūr al- 
Ḥallāğ sobre el crepúsculo y el sonido de la flauta (1974, p. 140), un místico que 
dentro de su obra abordó la simbología de la luz, como se puede apreciar en su 
al-Ṭawāsīn: “La luz de la llama es el conocimiento de la Realidad, su calor es la 
Realidad de las realidades (Ḥaqīqat al-ḥaqāʾiq), y la Unión con ella es la Realidad 
de la realidad” (2006, p. 176).7 Esto evidencia el conocimiento de Lezama a la 

7 Esa Unión en la luz, es relativo a lo que en el misticismo islámico es llamado fanāʾ (ءانف) 
o aniquilación en el Todo, lo que Zambrano llamaría “el suicidio en la Luz”: “Hay que 
dormirse arriba en la luz. Hay que estar despierto abajo en la oscuridad intraterrestre, 
intracorporal de los diversos cuerpos que el hombre terrestre habita: el de la tierra, el del 



130 pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

obra sobre mística islámica de Louis Massignon, gracias a María Zambrano e 
igualmente a sus lecturas de la Revista de Occidente, donde se publicaron algu-
nos artículos del orientalista francés (Aguilar-Álvarez Bay, 2015, p. 89).

Sin embargo, puede buscarse otra fuente para Lezama de esa lumínica espi-
ritualidad islámica, y esta pudiera encontrarse sorprendentemente en otro gran 
cubano: José Martí. Para Lezama Lima, así también para el grupo de poetas de 
la revista Orígenes (1944-1956), más que una influencia, Martí era una esencia. 
En esa esencia martiana asumida por Lezama se encuentra también la imagen de 
la luz. Lezama Lima ha ubicado a Martí dentro de la tradición poética cubana 
de “lo lumínico”, sobre lo cual comentó:

Nadie se ha apoderado de la madrugada con más brío que José Martí: la gloria del 
horizonte prende de un aliento el sol. La gloria del horizonte, una expresión donde lo 
cenital y lo enigmático juegan sus equivalencias. Esa gloria, que no se sabe qué es, se 
estira en el surco de un aliento, dice Martí, y se lleva la mañana al galope. En ese 
trance del raptor nos regala por añadidura la evocación de los primeros cultos del 
fuego, sus primigenias obtenciones por el calor acumulado. Prender el fuego lo equi-
para Martí con obtener el sol (1974, p. 187).

Este aspecto lumínico en Martí está marcado por una mirada de integración 
plena con la Naturaleza, al modo del trascendentalismo del filósofo Ralph Wal-
do Emerson. Fuentes de la Paz expresa que el panteísmo y la particularidad 
poético-metafísica del pensamiento martiano, sustantiva una visión de la poesía 
enlazada a los arcanos de su propio yo. A decir de la investigadora cubana, la 
exaltación animista e irracionalista del pensamiento poético martiano determina 
la apropiación de todo elemento intuitivo y abismal, como trasfondo espiritual 
de su pensamiento como elementos que delinean sus concepciones poéticas 
(2015, p. 198). Martí concebía un ordenamiento vertical de la realidad universal 
y una comunidad de esencia entre todos los seres, emanados de un mismo prin-
cipio, un pensamiento que se inscribe en visión del mundo dentro de la filosofía 
idealista de raigambre neoplatónica (Morales, 1994, p. 37), tanto trascendenta-
lista como también dentro de la filosofía iluminativa (ḥikma al-išrāq) y la mística 
sapiencial teórica (‘irfān naẓarī). Dicha concepción en Martí tiene como eje prin-
cipal la devoción que sintió por el pensamiento trascendentalista de Emerson, el 
cual estudió con profundidad como lo muestra sus anotaciones y citas del filóso-
fo norteamericano en sus cuadernos. A Emerson está dedicado, a raíz de su falle-
cimiento (27 de abril 1882), uno de los más hermosos y espirituales escritos en 

universo, el suyo propio. Allá en «los profundos», en los ínferos el corazón vela, se des- 
vela, se reenciende en sí mismo. Arriba, en la luz, el corazón se abandona, se entrega. Se 
recoge. Se aduerme al fin ya sin pena. En la luz que acoge donde no se padece violencia 
alguna, pues que se ha llegado allí, a esa luz, sin forzar ninguna puerta y aun sin abrirla, 
sin haber atravesado dinteles de luz y de sombra, sin esfuerza y ​​sin protección” (Zambra-
no, 1977, 27).



La definición de la luz
Amílcar Aldama Cruz

131pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

prosa de Martí, realizado el 19 de mayo de 1882, trece años antes de su propia 
muerte. Dicho texto deja en evidencia dicha veneración con un estilo poético 
lleno de referencias presentes en la tradición lumínica:

Emerson no discute: establece. Lo que le enseña la naturaleza le parece preferible a lo 
que le enseña el hombre. Para él un árbol sabe más que un libro; y una estrella enseña 
más que una universidad; y una hacienda es un evangelio; y un niño de la hacienda 
está más cerca de la verdad universal que un anticuario. Para él no hay cirios como 
los astros, ni altares como los montes, ni predicadores como las noches palpitantes y 
profundas. Emociones angélicas le llenan si ve desnudarse de entre sus velos, rubia y 
alegre, la mañana. Se siente más poderoso que monarca asirio o Rey de Persia, cuan-
do asiste a una puesta de sol, o a un alba riente (1991a, p. 22).

Esta poética de la naturaleza de la luz es una parte fundamental en la tradición 
antigua persa, donde el término luz en avéstico (xᵛarənah) y pahleví (xwarrah) 
[roaxshana y rošnîh] remite a los mitos solares iranios y a los conceptos de for-
tuna, dignidad, resplandecencia, majestad, fuerza, bondad, gloria y naturaleza 
luminosa superior. Esta definición de la luz irania entró en la poesía espiritual 
persa del período islámico de la mano de autores como Ḥakīm Ferdoūsī, ’Umar 
Ibn al-Ḫayyam, Ğalāl al-Dīn Muḥammad Rūmī, Saʿadī Šīrāzī y Ḫāfeẓ Šīrāzī.

José Martí, como hombre de universal cultura, tuvo una fuerte lectura de los 
poetas persas. A ello debió la impronta de Ralph Waldo Emerson, el cual no sólo 
colocó el pensamiento de los poetas persas en su visión trascendentalista, sino 
que tradujo al inglés más de setecientas líneas de verso persa por medio de las 
traducciones del persa al alemán del orientalista Joseph von Hammer-Purgstall 
(1774-1856), e intentó imitar en su propia poesía las líneas y las identidades de 
los poetas persas desde la compresión que Emerson sostenía del platonismo y 
neoplatonismo (Sedarat, 2019, p. 15).

Esta marca de Emerson en el cubano se puede constatar en sus Cuadernos 
de apuntes (1917, Vol. XXI), donde Martí registra una traducción al inglés del 
poeta persa Ḫāfeẓ Šīrāzī: 

“Y en la poesía persa, Hafiz: “Ah, could I hide me in my song. To kiss thy lips from 
which it flows!” [¡Ah, podría ocultarme en mi canción, para así besar tus labios de 
donde mana!”] (1991b, p. 396).

Esta traducción la toma Martí del texto de Ralph Waldo Emerson Persian Poetry, 
donde aparece la misma traducción, probablemente propia del alemán al inglés, 
de Ḫāfeẓ: 

“His ingenuity never sleeps: - “Ah, could I hide me in my song. To kiss thy lips from 
which it flows!” [Su ingenio nunca duerme: ¡Ah, podría ocultarme en mi canción, 
para así besar tus labios de donde mana!] (1917, p. 260).



132 pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

Esta pasión por la poesía persa en Martí es visible en su literatura de apuntes y 
fragmentos, donde se hace mención de varios bardos iranios. En las anotaciones 
alude al gran poeta y matemático persa ’Umar Ibn al-Ḫayyam y al estilo poético 
persa del rubāʿiyāt (رباعيات):

Qué hay hoy que no haya dicho Lucrecio en latín, Khaiyam en persa (1992, p.152). 
Le Ruba-iyat de Omar Khaiyam –¡Oh erudición! - De Persia - (1991b, p. 222).

Es curioso ver en el martiano Lezama esta misma huella de los persas al-Ḫayyam 
y Ḫāfeẓ. En su conferencia El romanticismo (1966) menciona a estos dos poetas:

Hay que subrayar que la más grande de todas estas figuras, Goethe, fue tan clásico 
como romántico, asimiló las más diversas influencias: Winckelmann, Lessing, Herder, 
Shakespeare, el poeta persa Hafiz, Omar Kayam (2014, p. 140).

Pero para indagar en Martí su nexo con la tradición lumínica de la espiritualidad 
islámica se debe acudir a sus fragmentos de notas, donde confiesa cuáles son sus 
tres lecturas fundacionales:

Viví unos días en pleno paraíso: me parecía que bebía, como me ha parecido luego 
leyendo a Homero; y el Schab-Named y el Popol-Vuh – la leche de la vida (1992,  
p. 285).

Martí menciona al Schab-Named o Šāhnāmeh (Šāh = Rey, Nāmeh = Libro, Cró-
nica, شاهنامه), la gran obra del poeta Ḥakī�m Ferdoūsī�, que es el testimonio espi-
ritual iranio en forma de un extenso poema épico que cuenta la historia de los 
reyes y héroes del antiguo Irán, desde el comienzo de los tiempos hasta la entrada 
del islam. Es posible que Martí haya leído la traducción de 1886 realizada por 
James Atkinson (1780-1852) del Šāhnāmeh, tal como lo hizo Emerson, el cual 
conoció la obra de Ferdoūsī� por mediación de su amiga y escritora Margaret 
Fuller (1810 - 1850). La obra de Ferdoūsī� tiene una fuerte impronta iluminativa, 
algo estudiado por el investigador iraní Bābak ˁĀlī�ḫānī� en su texto Romūz-e 
ʾišrāqī Šāhnāmeh: Šarḥ-e ʾabyāt wa ḥall romūz-e dāstān-e Syāwaḫš2021( ), don-
de ha trabajado los símbolos iluministas (ʾišrāqī) en el Šāhnāmeh, por medio de 
un comentario a la historia de Siyavash (la saga XV del libro). Este investigador 
ha dado gran importancia a la simbología y pensamiento del Ḥikma fahlawī o 
sabiduría irania antigua en la obra de Ferdoūsī�, una sabiduría que es llamada 
también como ʾišrāqīyun o ḥikma ḫosrawānī,8 la cual posteriormente tomaría la 

8 La sabiduría “josravaní” o ḥikma ḫosrawānī, es un tipo de filosofía y el misticismo del 
antiguo Irán, cuyos pensadores se llaman sabios ḫosrawānī o ḫosrawāniyyun (خسروانیون). Los 
pensadores célebres del antiguo Irán y sus herederos en el período islámico fueron cono-
cidos por esta filosofía. El ḥikma ḫosrawānī fue posteriormente reconocida y revelada en la 
filosofía de la iluminación por Suhrawardī en relación con la filosofía islámica. La palabra 



La definición de la luz
Amílcar Aldama Cruz

133pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

escuela filosófica ʾišrāqī, siendo que textos antiguos iranios como el Mihr Yašt 
(o Mītrā Yašt, uno de los más antiguos Yašt del Avesta) se considera una de las 
fuentes fundamentales para el texto Ḥikmat al-ʾišrāq de Suhrawardī� (ˁĀlī�ḫānī�, 
2021, p. 76). Así expone Ferdoūsī� su relación con este concepto de la luz (nūr):

“Viste al mundo de un traje de luz, el 
cual hace brillante la tierra oscura” 
(2013, Parte V, verso 5). 

تیره“ نورپیراهنا   شود  از  پوشد   زمین 
	”گیتی بدو روشنا

Una referencia importante sobre la luz en Ferdoūsī� y Suhrawardī� se encuentra en 
la figura de Mitra (Mihr - Merh- Mī�trā), la divinidad solar irania, quien repre-
senta la “Luz de la Verdad” (el “Sol Invictus” latino), el cual en lengua pahlaví es 
llamado Mihr-xwaršēd o ḫūršīd (el Sol resplandeciente). Esto no representa una 
mitraización del pensamiento islámico en los dos autores, más bien es tomado 
como una metáfora de la manifestación de la luz bajo un nombre persa antiguo. 
En la obra de Hakī�m Ferdoūsī� hay amplias citas del sustantivo Mihr (مهر), ya sea 
con referencia a lo luminoso —el sol, la hoguera—, a lo temporal (merh) —como 
el séptimo mes del calendario solar persa—y al amor. En el siguiente verso de 
Ferdoūsī� el término Mihr hace referencia al sol:

“El mismo destello de Mihr no se 
puede ocultar” (2013, Parte X, verso 
35).

همان تابش مهر نتوان نهفت

Aquí el término persa tābeš (تابش) refiere al destello, brillo, resplandor e irradia-
ción solar de Mihr, el cual es totalmente manifiesto, en honda referencia al Mi-
tra solar. La investigadora iraní Shekoufeh Moḥammadī� Shī�rmahaleh menciona 
cómo en el ciclo de reyes y héroes del Šāhnāmeh existen paralelas similitudes 
con deidades de la religión mazdeísta. Esos son los casos de Firī�dūn y de Kay 
Xusrow, este último es el rey que cierra el ciclo heroico del Šāhnāmeh, el cual en 
su descripción dentro del texto de Ferdoūsī� sugiere similitudes entre él y el dios 
solar Mihr (Shī�rmahaleh, 2019, p. 87). Otro investigador actual iraní, Moḥsen 

“ḫosrawān” significa “real” o “el que tiene buena fama” (es el nombre de varios monarcas 
persas latinizados como Josro o Cosroes). Según Suhrawardī, los ḫosrawāniyyun eran mís-
ticos que expresaban las verdades después de comprenderlas a través del desvelamiento 
y la intuición, en el lenguaje de los secretos y bajo la apariencia de “luz y oscuridad” 
(Suhrawardī, 2018, p. 35).



134 pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

Karmī�, en su texto “Nemād šenāsī� taṭbī�qī�-e rangihā-e dar andī�šeh Šayḫ Išrāq 
wa dar šamāyyil hāī�-e mehrparastī�” (2023), aborda un estudio de la semiótica 
comparada de los colores en el pensamiento de Suhrawardī� o Šayḫ Išrāq en 
relación con la iconografía del culto solar mitraico, como la tauroctonía y su 
trasfondo astrológico. De este modo, el autor analiza la simbología del color en 
el mitraísmo con respecto a la onto-epistemología de la luz en la filosofía ilumi-
nativa (ḥikma al-išrāq). Para Suhrawardī� (2023) Mihr - Mehr (مهر) [o Mī�trā (میترا 
-y posee corre (النور المجرّد) refiere a la luz inmaterial o al-nūr al-muǧarrad [(- میثر
lación con el amor o al-ʿišq (العشق). El término mihr en el contexto išrāqī también 
denota amistad, afecto, generosidad. Suhrawardī� en su texto persa Fī ḥaqīqat  
al-ʿišq define a Mihr con relación al amor:

Esta sustancia (es decir, el intelecto) 
le dio atributos (...) uno es el autoco-
nocimiento (...) de aquel atributo que 
pertenecía al autoconocimiento sur-
gió el amor, al que nombró Mihr. 

De aquel atributo que pertenecía al 
conocimiento de la Verdad Elevada 
surgió lo excelente, al que llamó bon-
dad, y de aquel atributo que pertene-
cía al conocimiento de sí mismo 
surgió el amor, al que llamó Mihr 
(2023, p. 268).

 این گوهر )یعنی عقل( راسه صفت
 بخشید ... یکی شناخت خود ... از آن

 صفت که بشناخت خود تعلق داشت
عشق پدید آمد که آنرا مهر خواند.

 از آن صفت که بشناخت حق تعالی تعلق
 داشت حسن پدید آمد، که آن را نیکویی
 خواند و از آن صفت که بشناخت خود

 تعلق داشت عشق پدید آمد، که آن رامهر
خواند.

Como se puede apreciar, Suhrawardī coloca a Mihr como un equivalente de la 
luz inmaterial (al-nūr al-muǧarrad) referido al amor (al-ʿišq) surgido del autoco-
nocimiento de la Verdad (ḥaq), que es el conocimiento del alma. Para Martí la 
Luz tendrá ese mismo carácter supremo inmaterial que tributa al amor —como 
esencia metafísica del universo— lo bueno, lo justo y lo heroico:

“No sé qué tiene la Luz, que llena el alma de afectos compasivos: se deshielan en el 
alma, a los primeros estremecimientos de calor, la fantasía, la bondad, el brío heroi-
co.” (2011, p. 427) 

Dentro de la poética martiana se dan permanentemente referencias a la imagen 
de lo solar y el alma. Un ejemplo de ello lo apreciamos en el “Poema XII” de 
Versos sencillos:



La definición de la luz
Amílcar Aldama Cruz

135pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

con el sol que era oro puro
y en el alma más de un sol (2015, p. 317).

En este poema, como en otros de sus textos, las figuras del sol y el alma confor-
man ideal del “sol del alma”, la cual encarna una metáfora del conocimiento en 
José Martí, que Lezama Lima interpreta como una conjunción entre luz y fuego, 
como elementalidad iniciática de la naturaleza y donde, a decir del investigador 
norteamericano Ivan A. Schulman, “en su brillantez hay no sólo un elemento 
fortificador, sino también un luminoso tanto moral que invade el alma del hom-
bre e infunde calor y armonía al ambiente” (1970, p. 152). Esta relación Luz- 
alma es una constante en la escritura de Martí, como se puede apreciar en los 
siguientes fragmentos:

•	 “Todo, o casi todo, se sabe ya de la luz de la tierra. ¿Y quién sabe algo 
nuevo de la luz del alma?” (2 de junio de 1882; en Alvarado, 1994,  
p. 208). 

•	 “Cuando hay luz en el alma, hay en los labios escasez. Lo grande absorbe, 
cuando lo grande está replegado en nuestro germen, las palabras son  
impotentes y mezquinas” (1991c, p.248). 

•	 ¡Ay del que no tiene un poco de luz en su alma! (1991d, p. 435). 
•	 “Grande es asir la luz, pero de modo que encienda el alma” (3 de marzo 

de 1889; en Alvarado, 1994, p. 208).

Volviendo a la figura lumínica del Mihr iranio, en el contexto greco-romano 
antiguo se asimiló esta deidad dentro de los llamados “los Misterios de Mitra”, 
que consagraron la fórmula de advocación a Mitra como “Deus Sol Invictus”, el 
cual ha jugado un rol importante dentro de la cultura religiosa e iconográfica 
occidental. Esto es visible en la iconografía de la masonería y del republicanismo 
moderno, donde la deidad mistérica solar es representada por medio de los em-
blemas del gorro frigio, el sol naciente y los rayos solares —ejemplo de ello están 
en los escudos y banderas de América Latina en sus conformaciones en repú- 
blicas—. 

Es altamente conocido la filiación masónica de Martí, una filiación presente 
en toda su labor independentista contra la metrópolis española, por lo que lo 
lumínico mitraico podría ser una corriente subterránea para la concepción de la 
luz en el pensamiento y poética martiana, así también para una posible confor-
mación de la imagen de la luz en Lezama Lima como hipóstasis de lo mistérico, 
lo expresa en su novela Oppiano Licario: “Sitió por primera vez que la luz era lo 
que completaba, el misterio revelado de la composición universal” (1977, p. 27); 
así también en Analecta del reloj: “Es necesario volver, mejor intensificar, a la luz 
misteriosa, la claridad que se desespera. Allí concurren muchas cosas diferentes, 
homogéneas, bruscas, silenciosas” (González Cruz, 2000, p. 284).



136 pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

La definición en Lezama, la filosofía iluminativa y la mística sapiencial 
teórica 

Puede que el poema “Ah, que tú escapes”, de Enemigo rumor (1941), sea uno de 
los más leídos y citados de la vasta obra de José Lezama Lima.9 De igual modo, 
la frase lezamiana “definir es cenizar” ha sido referida en múltiples espacios  
dedicados a la poética del autor, en ambos casos sus reiteradas citas se han con-
vertido casi en un tópico. Aun así, en cuanto al poema exordio del primer capí-
tulo (Filosofía del Clavel) de Enemigo rumor concurre la posibilidad de múltiples 
lecturas filosóficas, entre ellas la correspondiente a la filosofía y mística islámica. 
Para Lezama, como se ha visto, los referentes a la cultura espiritual islámica no 
le eran ajenos. En sus cuadernos de apuntes hay alusiones directas a nombres  
y lecturas de poetas místicos árabes y persas,10 además que las menciones a la 
literatura persa y a pensadores islámicos son constatables en su obra literaria en 
general, ya sea en narrativa o ensayística. Por ello realizar una lectura o šarḥ, 
(comentario) desde la óptica de la filosofía iluminativa (ḥikma al-išrāq) y la mís-
tica sapiencial teórica (‘irfān naẓarī) posee una coherencia, sobre todo teniendo 
en cuenta el posicionamiento filosófico de Lezama en el platonismo, neoplatonis-
mo y el neotomismo, que nutren el pensamiento su sistema poético del mundo. 
Dicha lectura podría enmarcarse igualmente en el sentido de definición que da el 
poema, tomado para ello siete versos del mismo:

Ah, que tú te escapes en el instante
en el que ya habías alcanzado tu definición mejor.
Ah, mi amiga, que tú no quieras creer
las preguntas de esa estrella recién cortada 
que va mojando sus puntas en otra estrella enemiga 
[…] 

pues el viento, el viento gracioso, 
se extiende como un gato para dejarse definir (2018, p. 13).

Para el escritor Arturo Arias, estos versos fungían como fuga semántica que po-
dían convertirse en una metáfora para definir la in-definible identidad poética de 

9 Sobre este poema expresa el investigador Virgilio López Lemus: “Y esto es «Ah, que tú 
escapes», quizás el poema más difundido de Lezama, que he visto hasta en antologías de 
poesía de amor. En lenguaje de su poética, dígase que en ese texto ha actuado el azar con-
currente como ventana del potens, que logra la imagen que es el texto todo, aprehensión 
escrita de lo que el poeta puede captar y de lo que queda de esa captación, que a veces 
escapaba sin lograr «su definición mejor»” (2020, p. 200).
10 Lezama Lima, 2000, La posibilidad infinita: Archivo de José Lezama Lima. (introduc-
ción, trascripción y selección de Iván González Cruz).



La definición de la luz
Amílcar Aldama Cruz

137pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

Lezama Lima (1997, p. 71). Observaciones como esta hacen permanencia en la 
perplejidad ante el estilo lezamiano, sin adentrarse más en su conformación me-
tafísica y los vínculos con otras tradiciones de este tipo. El análisis desde una 
perspectiva filosófica islámica del poema precisa de un acercamiento al primer 
Diario de José Lezama Lima de 1939 a 1949, período que se circunscribe al 
poemario Enemigo rumor. Es interesante constatar cómo en la medianoche  
del 28 de mayo de 1940 Lezama escribió una extática prosa referida al símbolo 
lumínico de la estrella, presente en los versos cuarto y quinto de Ah, que tú esca-
pes. En el fragmento del Diario de este día escribe Lezama:

28 de mayo 1940 (medianoche). Doliéndome el corazón. Estrella, olvídame. Yo pien-
so en ti de cuando en cuando, con intervalos cada vez más pronunciados. De noche 
los ojos sobre las estrellas. Sueño en la [?] noche que es de día y puedo tocar la carne 
de las estrellas. Medianoche. Frías, iguales cada una de las estrellas. Cada una de las 
puntas de las estrellas van golpeando mi cabeza, son golpes leves, pero son suficientes 
para subir y bajar lentamente. Miro la estrella, mi pensamiento se hace inconcluso. 
Las miro a todas, tengo los párpados suavemente entornados, logro concluir mi pen-
samiento […] Cuando logro olvidarlas, sigo descifrando, aconsejándole, estrella olví-
deme […]. La estrella sirve para nutrirnos (2014, pp. 30-31).

Esta referencia lumínica estelar guarda una honda confluencia con la anécdota 
de María Zambrano, la cual cuenta cómo a medianoche era despertada por el 
“rumor del lucero” y tenía que salir para contemplarlo. Lezama llamaba a esto 
“la vivencia oblicua”, la experiencia sincrónica entre la luz de la habitación del 
poeta con la luz de la constelación de Orión. 

En las siguientes anotaciones del diario se da una extensa observación, del 
13 y 14 de julio de 1940, dedicada a Baruch Spinoza y su relación con el carte-
sianismo en su Ética. El día 14 escribió lo siguiente a partir de unas anotaciones 
previas con base en la intensión de Spinoza en convertir en un axioma la Propo-
sición VII, “pertenece a la naturaleza de la substancia existir” (Ad naturam subs-
tantiae pertinet existere), desde lo cual comenta:

[…] Pero cuando ya un tanto más liberado, intenta fijar su posición panteísta, “que la 
existencia de la substancia, lo mismo que su esencia, es una verdad eterna”, aun en-
tonces, en lo que vemos insistiendo la influencia de Descartes, prefiere Spinoza dentro 
de ese panteísmo, una actitud clásica, pitagórica diríamos con precisión. Número de 
individuos, número mayor o menor y su existencia. Es un consuelo, y no una cobardía 
o un retroceso [¿en?] Spinoza, pues se apresura a añadirnos: “la definición expresa la 
naturaleza de la cosa definida y no número determinado de individuos.” En este  
sentido Spinoza elimina las características aristotélicas de la definición, y la hace 
unirse con el axioma, al que hicimos referencia anteriormente (Lezama, 2014, p. 31).

Las anotaciones del Diario en los meses de mayo y julio de 1940 nos dejan en-
trever una curiosa relación, temporal y de contenido, con el poema que se publi-



138 pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

caría en 1941. En la anterior anotación Lezama analiza la concepción 
esencialista de la definición de Spinoza: 

[…] la definición de cualquier cosa afirma la esencia de la misma cosa, pero no la 
niega, es decir, que pone y no suprime la esencia de la cosa (Spinoza, 2000).11

Es justamente a partir de la observación sobre la noción de definición (definitio) 
en Spinoza donde se puede dar un análisis de la definición desde la perspectiva 
de la filosofía islámica. Esta mediación de Spinoza no es absurda en ningún sen-
tido, ya que muchos investigadores orientalistas, como Salomon Munk (1803-
1867), Harry Austryn Wolfson (1983) y Henry Corbin (2003), han señalado el 
trasfondo de filosofía islámica que existe en el pensamiento spinocista. Según  
el filósofo y traductor de la Ética al idioma persa, Muḥsin Jahāngīrī (1929-
2019), a través de la obra de Maimónides Guía de los Perplejos —originalmente 
en árabe como Dalālat al-ḥā’irīn— y también por medio de Santo Tomás de 
Aquino —uno de los filósofos de cabecera de Lezama—, Spinoza conoció el 
pensamiento de al-Fārābī, Ibn Sīnā (Avicena), al-Ġazālī e Ibn Rušd (Averroes). 
Jahāngīrī comparó, para su traducción, términos dentro de la filosofía de Spinoza  
con los del kalām o teología islámica, por ejemplo, en la Ética (EIIp3esc)12 Jahān-
gīrī observa que este es totalmente consistente con la doctrina teológica ocasio-
nalista ʾašʿariyya, señalando que “muy probablemente Spinoza lo haya leído y 
tomado de la Guía de los Perplejos” (Mirzaei, 2021, p. 7), un planteamiento que 
también está en Harry Austryn Wolfson (1983). Por otro lado, diversos filósofos 
del contexto islámico, como los filósofos persas Mullā 'Abdullāh-i Zanjānī 
(1891-1941) y Abul Ḥassan-i Ša'arānī (1902-1973), consideraron a Spinoza 
como a un filósofo sufí, cuyas ideas “panteístas” son comparables a la de místicos  
islámicos anteriores, como Manṣūr al-Ḥallāǧ e Ibn ʿArabī. El mismo Lezama, al 
analizar la Proposición VII de Spinoza, y la posibilidad de verse como un axio-
ma, diría que como resultado de esto se tendría “la más mística de las místicas” 
(2014, p. 31).

En la misma anotación del día 14 de julio de 1940 dice Lezama: 

¿Qué es pues lo que impide que Spinoza sea un místico? Precisamente todo aquel  
residuo que le quedaba de la lectura de los racionalistas cartesianos. Nos habla cons-
tantemente de verdad eterna, de materia que siempre ha existido, de eternidad y de 
infinitud, pero después nos añade un “ser absolutamente infinito debe estar necesaria-
mente definido.” Y yo me pregunto, si Spinoza llegó a la conclusión, como parece 
demostrarlo el escolio de la proposición X, De Dios, de que sólo hay una sustancia 
única que es absolutamente infinita, cómo no puede derivar de ahí que la definición 

11 EIIIp4dem. E: seguido del libro en números romanos y, según el caso, p (proposición), 
dem. (demostración), cor. (corolario), esc. (escolio), def. (definición), ax. (axioma), pos. 
(postulado), Ap. (apéndice): Ética, traducción de A. Domínguez, Barcelona, Trotta, 2000.
12 Escolio de la parte II, proposición 3. 



La definición de la luz
Amílcar Aldama Cruz

139pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

pueda tener una virtud operante sobre lo infinito extenso e indistinguible (2014,  
p. 32). 

El análisis sobre la naturaleza y rol de las definiciones en Spinoza es un tema de 
mucha profundidad y desarrollo, que desde un estudio comparado con la filoso-
fía islámica ha brindado múltiples coordenadas onto-epistemológicas. Dentro de 
una interpretación de los versos de Enemigo rumor, muy posiblemente escritos 
al tenor de estas meditaciones anotadas sobre la definición en Spinoza, la lectura 
de: “que tú te escapes en el instante - en el que ya habías alcanzado tu definición 
mejor”, se torna más dirigida a una filosofía de raíz semítica que de raíz grie-
ga-escolástica, aunque también se podría rastrear lo oriental y lo obscuro hera-
clíteo en muchos recodos del poemario.

El poema habla del instante, que puede evocar al kairōs o “lo oportuno” 
y su relación con las temporalidades de Aiōn (la plenitud modal e intensiva)  
y kronos (lo diacrónico-cronológico). El instante es tratado dentro de la ontolo-
gía islámica con el concepto árabe ān (آن), con relación directa con la declinación 
temporal de dahr (دهر), relativo a lo “atemporal” o a la dimensión de la atem-
poralidad perpetua del ser, y de zamān (زمان), “tiempo” o la dimensión temporal  
de las cosas empíricas, las cuales son segmentados por el ʾān o instante preci-
so. Este ʾān se subdivide en el instante fluido o ān sayyāl (آن سياّل) e instante no 
fluido o ān ġīr sayyāl (آن غير سياّل), siendo el primero una serie de instantes en 
movimiento que conforman la temporalidad continua existencial. El segundo  
es un delimitador de la temporalidad ajeno al movimiento, pero definidor o de-
limitante del mismo. Es este instante no fluido o ān ġīr sayyāl el que propicia 
un tipo de definición esencial (ḥadd). Para Lezama este instante corresponde a  
lo que llamó “instante poético”, relativo al fulgor poético semejante a ese mo-
mento en que ocurre el “destello”, la difícil concurrencia de la luz manifestada 
antes de llegar al ocaso en su extinción.

En el poema, el escape dado en el instante de auto-consagración elativa, es 
lo definitorio no alcanzable. Esta “definición mejor”, homologable a los térmi-
nos spinocistas “verdadera definición” y “definición perfecta”, podría ser en sí 
una definición por esencia. Ese sentido de la definición que manifiesta la esencia 
en Lezama es abordado por Fuentes de la Paz de la siguiente forma:

En Lezama, el carácter hipertélico de su cosmología -que define también uno de los 
elementos de su poética como “camino hipertélico”- es reflejo de un proceso fenome-
nológico, pues en el movimiento formativo de los cuerpos hacia la “definición mejor” 
se develan sus esencias más allá del propio fenómeno como apariencia que lo muestra 
como signo perecedero (2015, p. 276).



140 pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

Los lógicos y filósofos del contexto islámico nominaron la definición por esencia 
como ḥadd (ّحد), en contraste a la definición descriptiva rasm (رسم). La definición 
por esencia, referida también al límite y término [en contexto matemático], es un 
sustantivo proviene de la raíz trilítera ḥ-d. En las traducciones del griego al árabe 
del corpus aristotélico fue traducido de ὁ ὁρισμό� ς - ὁ ὅρος; y en el persa pahlaví 
devino de vīmand / vimandīk. 

Esta definición es lo que designa o indica la quiddidad o “el qué es” de la 
cosa. Es la esencia lo que propicia “dejarse definir”, o sea, el poder ser definible 
(taḥdīd) o ser definido (maḥdūd). Ibn Sīnā (Avicena) diría al respecto:

Lo que dice el Sabio (Aristóteles) en los Tópicos es que [la definición por esencia] es 
un enunciado que indica la esencia de la cosa, es decir, la totalidad de su ser esencial. 
Y ello es lo que se obtiene por su género próximo y de su diferencia específica (2013, 
p. 45).13

Por otro lado, la definición por descripción, rasm (رسم), es un sustantivo de raíz 
trilítera r-s-m, utilizada para traducir del griego el término ἡ σύ� νθεσις. Ibn Sī�nā 
(Avicena) la especifica como: 

La descripción completa es un enunciado compuesto por el género de una cosa y sus 
accidentes propios, de manera que sea equivalente a aquella. Y la descripción en sen-
tido más amplio es un enunciado por el que se da a conocer la cosa a través de  
un conocimiento no esencial, y que sin embargo es propio [de lo definido]. O bien,  
es un enunciado que distingue la cosa de lo que no es, pero no en términos esenciales 
(2013, p. 46).14

13 Otros términos árabes afines en la lógica islámica son: ḥadd como dilucidación, de-
marcación y punto o borde límite de algo; término menor (حدّ أصغر), ḥadd ʾaṣġar: ḥ-d (s) 
+ ṣ-ġ-r (elativo), término mayor, máximo (حدّ أعظم), ḥadd ʾaʿẓam: ḥ-d (s) + ʿ-ẓ-m (elativo), 
término mayor (حدّ أكبر); ḥadd ʾakbar: ḥ-d (s) + k-b-r (elativo); término medio (حدّ أوسط), ḥadd 
ʾawsaṭ: ḥ-d (s) + w-s-ṭ (elativo); ángulo agudo (ّزاوية حادة), zāwiya ḥādda: z-w-y (s) + ḥ-d (I, 
p.a.); indefinido (غير محدود), ġayr maḥdūd: ġ-y-r (negativo) + ḥ-d (I, p.p.); para definir, defi-
niendo (تحديد) taḥdīd: ḥ-d (II, inf), ser determinado, ser definido; ser definible (ّتحدد), taḥad-
dada - yataḥaddadu: ḥ-d (V, v.), definir (ّحدد), ḥaddada - yuḥaddidu: ḥ-d (II, v.); determinado, 
delimitado, claramente definido (ّمتحدد), mutaḥaddid: ḥ-d (V, p.a.); delimitado, determinado 
-muḥaddid: ḥ-d (II, p.a.); de ,(محددّ) maḥdūd: ḥ-d (I, p.p.); determinante, delimitante ,(محدود)
terminado, claramente definido (ّمحدد), muḥaddad: ḥ-d (II, p.p.); esfera más externa, esfe-
ra delimitadora; magnitud determinada por la naturaleza, miqdār maḥdūd bi-l-ṭabʿ; hasta 
cierto límite, ilā ḥaddin mā. 
14 Otros términos equivalentes son: manifestación, impresión (ارتسام), irtisām: r-s-m (VIII, 
inf); impresionar (ارتسم), irtasama – yartasimu: r-s-m (VIII, v.), dejar una impresión en (+ 
ʿalā); investigadores superficiales (رسميون), rasmiyyūn: r-s-m (adj., plural de رسمى: rasmī).



La definición de la luz
Amílcar Aldama Cruz

141pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

Para el caso de la definición esencial (ḥadd) o la aviceniana definición esencial 
completa (al-ḥadd al-tāmm) —que en una primera instancia pudiera ser la  
“definición mejor” del poema— existen varias nociones dentro del campo de  
la filosofía islámica y del campo de la mística, los cuales tienen, cada uno en su 
campo, significados específicos.

En la filosofía de Ibn Sī�nā, con respecto al sentido de indicación a la qui-
ddidad (māhiyya) de la cosa, se encuentran los términos de definición esencial 
privativa o al-ḥadd al- ʿadamī (العدمی  la definición esencial quiditativo o ,(الحدّ 
al-ḥadd al-māhuwī (الحدّ الماهوی) y la definición esencial existencial o al-ḥadd al- 
wuǧūdī (الوجودی  En el marco de las categorías está el término definición .(الحدّ 
esencial concurrente o al-ḥadd al- muštarak (الحدّ المشترک). Pero en Suhrawardī� se 
dará una negación, por lo tanto, un rechazo de la definición esencial completa 
(al-ḥadd al-tāmm) aviceniana, considerando que la definición es la más previa y 
por lo tanto el primer paso significativo en el proceso de construcción filosófica. 
La teoría de Suhrawardī� es fundamentalmente experiencial, la cual se basa en el 
conocimiento inmediato de algo real y anterior en el ser, que él identifica como 
“luz”, el principio fundamental real de la metafísica iluminista como se ha visto. 
Para Suhrawardī� y toda la escuela de la filosofía iluminativa (ḥikma al-išrāq),  
la luz es su propia definición; verla, es decir, experimentarla, es saberla. Por  
ejemplo, el uso de términos como “visión iluminista” (mušāhadah ʾišrāqiyyah) 
especifica la prioridad epistemológica de un modo primario de cognición inme-
diata, con un modo peculiar de definición y aplicada a la experiencia mística. Así 
lo expresa Suhrawardī� en su texto:

“Ciertamente en el Ser hay algo que 
no necesita definición y su explica-
ción es manifiesta, y no se encuentra 
algo más manifiesto que la luz (al-
nūr), entonces no hay cosa alguna 
más preciosa para su disquisición” 
(2014, p. 106).

 إن کان فی الوجود ما لا یحتاج إلی
 تعریفه و شرحه فهو الظاهر و لا شیء
 أظهر من النور فلا شیء أغنی منه عن

التعریف.

Con base en esta idea de Suhrawardī sobre la luz, una definición debe ser por 
algo más aparente que la cosa definida, no por algo de la misma claridad o  
por algo más obscuro que ella, o por algo que en sí mismo sólo es conocido por 
medio de la cosa que se define. De aquí se extiende la concepción de la eviden-
cia-límite, una especie de absoluto que no puede ser superado en cuanto a su 
manifestación o apariencia de auto-donación; y también se extiende la eviden-
cia-límite que no debe ser sólo un ideal a priori, sino idéntica a su realidad con-
creta vivida.

Sin embargo, existe en el pensamiento ʾ išrāqī un grupo de reglas o principios 
filosóficos iluminativos, al-qawāʿid ʾišrāqīyun (القواعد الإشراقیة), en los que el tér-



142 pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

mino nūr cumple un rol de definición. Estas reglas creadas por Suhrawardī� y sus 
comentaristas, como Šams al-Dī�n Muḥammad al-Šahrazūrī� (1993), Quṭb al- Dī�n 
Šī�rāzī� y Manṣūr Daštakī� Šī�rāzī� (2003), funcionan como el método tradicional 
didáctico para comprender los temas epistemológicos y ontológicos referentes a 
la realidad de la luz en el sentido ʾišrāqī:

“Las luces (al-anwār) equivalentes a 
lo inmaterial no poseen diferencias 
en sus realidades.” (Suhrawardī, 
2014, p. 126).

 الأنوار سیما المجردة غیر مختلفة
الحقائق.

“Todo lo que percibe su esencia es 
luz para sí misma (nūr li-nafs) y se 
exterioriza [o aparece] a sí misma” 
(Shāhrūdī, 1993, p. 305).

 کل ما هو نور لنفسه و ظاهر لنفسه فهو
مدرک لذاته.

“Lo que no es Luz en sí misma (nūrān 
fī nafsihi) no es luz para sí misma 
(nūrān li-nafsihi)” (Shīrāzī, 2005, p. 
291).

 ما لا یکون نورا فی نفسه لا یکون نورا
لنفسه.

“Toda alma es luz para sí misma (nūr 
li-ḏātihī), y no por otra [mediación]” 
(Daštakī, 2003, p. 355).

کل نفس نور لذاته لا لغیره.

Por otro lado, en la mística sapiencial teórica (‘irfān naẓarī) existen un grupo 
de términos acuñados por Ibn ʿArabī�, que se dan en el marco de las epifanías  
o teofanías y las determinaciones (al-taǧalliyyāt wa al-taʿayyunāt), en el sentido 
delimitativo en los mundos de manifestación. Se dan así los términos “delimita-
ción del señor” o ḥadd al-rabb y “delimitación de la criatura” o ḥadd al-ʿabd. En 
este campo se da la subdivisión de las delimitaciones o ḥudūd (حدود) en el aspecto 
de las disquisiciones (taʿārīf) y las demarcaciones (qayūd) de los mundos bajo  
su desvelamiento (القیود و  التعاریف  -De este modo, en el marco de las epi .(الحدود 
fanías o teofanías y las determinaciones, están los términos: las delimitacio-
nes divinas o al-ḥudūd al-ʾilāhiyya (الإلهیة  las delimitaciones expresivas ,(الحدود 
o al-ḥudūd al-lafẓiya (اللفظیة  las delimitaciones esenciales o al-ḥudūd ,(الحدود 
al- ḏātihiyya (الذاتیة  las delimitaciones esenciales divinas o al-ḥudūd ,(الحدود 
al-ʾilāhiyya al- ḏātihiyya (الإلهیة الذاتیة    las delimitaciones descriptivas ,(الحدود 
o al-ḥudūd al-rasmiya (الرسمیة  las delimitaciones descriptivas divinas o ,(الحدود 
al-ḥudūd al-rasmiya al-ʾilāhiyya (الحدود الرسمیة الإلهیة) y las delimitaciones contin-
gentes o al-ḥudūd al- mumkināt (الحدود الممکنات). En el marco de la absolutidad y 



La definición de la luz
Amílcar Aldama Cruz

143pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

la restrictividad (al-ʾiṭlāq wa al-taqyīd) está el término de las delimitaciones del 
Ser o al-ḥudūd al-wuǧūd (الحدود الوجود). Es aquí donde el Ser es manifestación, una 
auto-manifestación que es la Luz.

Él es el Manifiesto por el cual ocu-
rren todas las manifestaciones, y es lo 
manifiesto en sí mismo y lo manifes-
tado a los demás, que se llama Luz. 
(Ḥakīm, 2018, p. 851).

 هو الظاهر الذي به كل ظهور ، والظاهر
في نفسه المظهر لغيره يسمى نورا.

Luz que manifiesta tiene un potente componente relativo a la “epistemología  
de la presencia”, puesto que por medio de esta luz de la presencia (nūr al-šuhūd) 
se hace del conocedor (al-ʿārif) un definidor-definido. Esto se produce por medio 
de las epifanías (al-taǧalliyyāt), que podrían representar para el poeta cubano  
el destello en el “instante preciso”. Así lo expresa Ibn ʿArabī comentando una 
narración profética (ḥadīṯ):

“Quien se conoce a sí mismo conoce 
a su Señor”, entonces sabe que Él es 
la Verdad (Ḥaqq). Así, extrae 
(yuḫriǧu) el gnóstico [conocedor] (al-
ʿārif) creyente la Verdad con Su cer-
canía (wilāyyat), que el Altísimo le ha 
dado, emergiendo de las tinieblas lo 
invisible (ẓulma al-ġāʾib) a la luz de 
la presencia (nūr al-šuhūd). Entonces, 
presencia lo que no ha sido visto por 
él y se le recompensa siendo un ente 
de presencia (mašhūd) (1997, Vol. IV, 
p. 147).

 من عرف نفسه عرف ربه ، فيعلم انه
 الحق. فيخرج العارف المؤمن الحق
، من ظلمة  بولايته ، التي أعطاه ّاللَّ

 الغيب، إلى نور الشهود . فيشهد ما كان
غيبا له ، فيعطيه كونه مشهود.

Por otro lado, en las corrientes islámicas que realizan una síntesis entre filosofía 
(ḥikma maššāʾī e ḥikma ʾišrāqī) y el ‘irfān naẓarī, como la ḥikmat al-mutaʿāliyya 
(filosofía trascendente), se expresa que hay un ente que escapa como afirmación 
a todo tipo de definición, es el caso del Ser (al-wuǧūd). Dice el filósofo y místico 
de esta escuela, Mullā Hādī Sabzavārī (1797–1873), en su poema filosófico Man-
zūmah que



144 pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

El discernidor del Ser (al-wuǧūd) no 
es más que una exposición de un 
nombre - Y no una definición por 
esencia (ḥadd) y ni una definición por 
descripción (rasm) (Sabzavārī, 2002, 
p. 24).

 معرف الوجود شرح الاسم      و لیس
بالحد و لا بالرسم

Entonces la “definición mejor” que escapa a la delimitación, algo así como el 
ápeiron (ἄπειρον) en cuanto a lo indefinido o lo ilimitado, podría leerse desde la 
perspectiva de la mística sapiencial teórica (‘irfān naẓarī) como el Ser o la divi-
nidad oculta y manifiesta. Además, los versos “pues el viento, el viento gracioso,  
- se extiende como un gato para dejarse definir” (2018, p. 13) pueden dar la no-
ción de definir al Espíritu, o sea, hacer definir “el viento”, “el soplo”, el Pneuma 
(πνεῦμα) o Aer (ἀή� ρ) [que es ἀρχή�  o principio en Anaxímenes] y “el Espíritu de 
Dios” (Pneuma ho Theos), el cual en árabe como Rūḥ al-qudus (القدس  es (روح 
mencionado cuatro veces en el Corán. Dentro del léxico del ‘irfān naẓarī, el Rūḥ 
al-qudus refiere al “padre verdadero” o al-ʾab al-ḥaqīqī (الأب الحقيقي). Así lo define 
el comentador de Ibn ʿArabī�, ʿAbd al-Razzāq Kāšānī�:

“El Espíritu Santo (Rūḥ al-Quddus) 
… él es el padre verdadero para las 
almas de la humanidad” (2015, p. 
432).

 . روح القدس... هو الأب الحقيقي للنفوس
الإنسانية

Por otro lado, en el léxico del ḥikma al-išrāq, el término Rūḥ al-qudus refiere 
al “padre próximo” o al-ʾab al-qarīb (القریب -que se encuentra en el mar ,(الأب 
co de la luz inmaterial, al-nūr al-muǧarrad (المجرّد   Este se especifica en .(النور 
el dador del espíritu o rawānbaḫš (روانبخش), o sea, el arcángel Gabriel (Ğ� ī�br’ī�l). 
Así lo define Suhrawardī�:



La definición de la luz
Amílcar Aldama Cruz

145pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

Dueño de un talismán de la especie 
racional, significa Gabriel (Ğībr’īl), 
quien es el padre próximo, uno de los 
grandes adalides del Reino Domi-
nante, el dispensador de almas 
(rawānbaḫš), el Espíritu Santo (Rūḥ 
Quddus), el dador de conocimiento y 
confirmación, el otorgador de vida y 
virtud” (2014, p. 200).

یعني الناطق،  النوع  طلسم   صاحب 
 جیرئیل، و هو الأب القریب، من عظماء
القدس، روح  القاهرة،  الملوک   رؤساء 
 روح القدس ، واهب العلم و التایٔید، معطی
الحیاة و الفضیلة.

En todo el poemario Enemigo rumor hay diversas referencias a lo lumínico en  
la forma de pequeñas definiciones. En el poema “Noche insular: Jardines invisi-
bles”, totalmente imbuido en el misterio de la luz (Fuentes de Paz, 2022, p. 103), 
se pueden encontrar expresiones como: “la luz grata”, “angélico jinete de la  
luz”, “luz apresada”, “la luz mansa”, “luz delicadeza suma”, “la luz adivina”, y 
“la calidad tranquila de la luz” (Lezama, 2018, pp. 108-115). También en el 
texto poético Dador (1960), escribe un poema de gran connotación apolínea, 
“Himno a la luz nuestra” con expresiones como: “la luz de difícil ombligo”, 
“joven luz [Apolo]”, “la luz temprana”, “la luz que nos escucha”, “[Apolo] el 
que servía la luz”15 y “la luz comunicada”16 (1985, p. 320). Cabe comparar una 
de estas definiciones de luz en Lezama con las realizadas por las dos escuelas de 
pensamiento islámico tratadas.

15 Apolo, como deidad de origen ajeno a Grecia, tiene su correlato con la deidad hitita 
Apaliuna “padre Luz” o con la deidad acadia Aplu Enlil con conexión con el dios babilo-
nio del sol. Platón daba la etimología del nombre Apolo a la palabra ὰπόλουσις, purifica-
ción. Su línea dentro de la cosmovisión mazdea se correlaciona con Mītrā, correlato solar 
de Apolo, que será de uso en el ḥikma al-išrāq. Apolo, bajo su epíteto de Febo (el brillante), 
es mencionado en el “Himno a la luz nuestra” del siguiente modo: “Febo, efebo, Fos: que 
era del linaje del fuego/ y las respuestas para un tridente cruel y locuaz/ Dadnos la tierra 
que interpreta, es el ruego/ de la saeta, de la semilla y del demoníaco rapaz” (Lezama Lima, 
1985, p. 325).
16 En este “Himno a la luz nuestra” de Dador, se ofrecen muchas de las imágenes lumínicas 
de gran fuerza simbólica del sistema lezamiano: “Aquí la luz se divierte/ al hundirse en el 
cóncavo en donde el cántaro/ vacío el moviente influjo del infierno lunar” (Lezama Lima, 
1985, p. 251); “La luz lo recorrerá preguntándole/ lo hace oscurecerse para el ejercicio del 
despertar/ en las ruedas de la luz comunicada, tenazmente indivisa” (p. 253); “Luz junto a 
lo infuso, luz como el daimon,/ para descifrar la sangre y la noche de las empalizadas./ Las 
tiras de la piel ya están golpeadas,/ y ahora, clavad la luz en la cruz de la Pasión” (p. 326).

 



146 pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

La “luz nuestra” y el rango de la luz en Suhrawardī e Ibn ʿArabī 

Lezama empleó en su sistema poético términos lumínicos como “luz misteriosa” 
y “luz ascensional” para enfatizar su término de advocación apolínea “nuestra 
luz” —hipóstasis de lo solar y potencia auroral—. Es justo en su epistolario que 
Lezama habla sobre esa “luz nuestra”: “Los ricos excesos de nuestra luz, abstrac-
ta, melodiosa, universal […] Nada como esa luz nuestra que forma, destruye y se 
hace ambivalente” (2013, p. 356).

Esta “luz nuestra”, tanto para Lezama como para algunos de los poetas 
cubanos de Orígenes —tal como Eliseo Diego (1920-1994), Fina García Marruz 
(1923-2022), Cintio Vitier (1921-2009) y Cleva Solís (1918-1997)—, es aná-
loga a la “luz cubana”, una imagen que remite a una forma de expresión de la 
singularidad luminosa insular - como se aprecia en el poema de Diego, “Oda a 
la joven luz” (2012, p. 24), donde este albor se eleva por encima de la tempora-
lidad, siendo una demente luz que “deshoja el tiempo”-. La “luz nuestra”, en su 
carácter de luz abstracta y universal, es equivalente en el léxico išrāqī al término 
luz inmaterial. Para Suhrawardī�, en la Luz inmaterial, o al-nūr al-muǧarrad (النور 
 se agrupan tres categorías de luz que se modulan bajo los términos de la ,(المجرّد
Luz de luces o al-nūr al-anwār (النور الأنوار), Luz suprema o al-nūr al-qāhir (النور 
 A partir de esto, en el .(لنور المدبر) y la Luz reguladora o al-nūr al-mudbbir (القاهر
léxico ontológico ʾišrāqī se sistematizan los rangos de la Luz inmaterial en su 
modulación, iniciando por la Luz de luces de la siguiente forma:

�
Luz inmaterial, al-nūr al-muǧarrad (النور المجرّد) y su modulación  

en Suhrawardī (2014)
�

• Luz de luces, al-nūr al-anwār (النور الأنوار) 
• Luz suprema, al-nūr al-qāhir (النور القاهر) 

- supremos longitudinales o superiores (القواهر الطولیة)
→ la luz más cercana, al-nūr al-aqrab (النور الأقرب), el arcángel Bahman, el pensa-
miento excelente.

- supremos accidentales (القاهر العرضیة)
→ señores teúrgicos de especificidad celestial, ʾarbāb al-ʾaṣnām al-nawʿiyya 
al-falakiyya (أرباب الأصنام النوعیة الفلکیة)
→ señores teúrgicos de la elementalidad, ʾarbāb al-ʿunṣuriyāt (أرباب العنصریات), 
[arcángeles mazdeístas].
= señores teúrgicos de los talismanes de especificidad celestial, ʾarbāb al-ṭilis-
māt al-nawʿiyya al-falakiyya (أرباب طلسمات النوعیة الفلکیة)
= señores teúrgicos de los talismanes compuestos elementales [las Potencias 
de Luz], ʾarbāb al-ṭilismāt al-murakbāt al-ʿunṣuriyya (أرباب الطلسمات المرکبات العنصریة)

• Luz reguladora, al-nūr al-mudbbir (لنور المدبر) = luz isfahband (النور الاسفهبد)
→ luces reguladoras esféricas u orbitales, al-anwār al-mudbbira al-falakiyya 
 (الأنوار المدبرة الفلکیة)
→ luces reguladoras humanas, al-anwār al-mudbbira al-insaniyya (الأنوار المدبرة 



La definición de la luz
Amílcar Aldama Cruz

147pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

(خلیفة الله) virregente de Dios, ḫalīfatu Allāh = (الإنسیة
- la autoridad luminosa, al-sulṭān al-nūrī (السلطان النوری) 

• el conocimiento, al-ʿilm (ملعلا) 
→ conocimiento iluminativo presencial, al-ʿilm al-ʾišrāqī al- ḥuḍūrī (العلم الإشراقی 
(الإحاطة الإشراقیة) abarcamiento iluminativo, al-iḥāṭa al-ʾišrāqiyya ,(الحضوری
→ conocimiento formal, al-ʿilm al-ṣūrī (العلم الصوری)

• la iluminación, al- ‘išrāq (الإشراق) 
→ iluminación espiritual presencial, al-ʾišrāq al-ḥuḍūrī al-rūḥānī (الإشراق الحضوری 
(الروحانی
→ iluminación psíquica presencial, al-ʾišrāq al-ḥuḍūrī al-nafsī (الإشراق الحضوری 
(النفسی
→ [instancias] de la iluminación superior., al-ʾišrāqāt al-ʿalwiya (الإشراقات العلویة)
→ [instancias] de la iluminación intelectiva, al-ʾišrāqāt al-ʿaqliya (الإشراقات العقلیة)
→ emanación, al-faīḍ (الفیض)

- emanación intelectiva, al-faīḍ al-ʿaqlī (الفیض العقلی)
- emanación corpórea [cuerpos celestes], al-faīḍ al-ğirmī (الفیض الجرمی)

• Luz accidental, al-nūr al- ‘āraḍ (النور العارض)
- la luz incidental o propicia, al-nūr al-sāniḥ (النور السانح)

→ la luz oculta o desaparecida, al-nūr al-ṭāmis (النور الطامس)
= la disposición oculta, al-malaka al-ṭāmisa (الملکة الطامسة)
→ la luz inmutable, al-nūr al-ṯābit (النور الثابت)
→ la luz fugaz, al-nūr al-ḫāṭif (النور الخاطف)

- el rayo, al-bāriqa (البارقة)
→ fugacidad, al-ḫaṭafa (الخطفة) 
→ disposición de iluminación, malaka al-burūq (ملکة البروق)
→ lo claro, evidente, al-bāraza (البارزة)
→ el rayo agudo, al-bāriqa al-kādi (البارقة الکادة)
→ el rayo fijo, al-bāriqa al-musbita (البارقة المسبتة) 
→ el rayo absorbente, al-bāriqa al-mustawaʿiba (البارقة المستوعبة)
→ el rayo de abstracción, al-bāriqa al- nizāʿa (البارقة النزاعة)
lo lejano, glorioso, al-ḫurra (الخرّة)
= esplendor luminoso, far nūrānī (فر نورانی)

- lo rayos intelectuales al-ʾašiʿat al-ʿaqliyya (الأشعة العقلیة)
• la luz corpórea, al-nūr al-ǧirmī (النور الجرمی)

�

Con respecto a los rangos de la luz desde la perspectiva de la mística sapien-
cial teórica (‘irfān naẓarī), la modulación se da bajo los siguientes primeros ni-
veles superiores: el Ser, al-wuǧūd (الوجود); la identidad oculta [no manifiesta] o 
al-huwiyya al-ġaybiyya الهوية الغيبية(); las manifestaciones, al-ẓuhūrāt (الظهورات); los 
nombres y entidades inmutables, al-asmāʾ wa-l-ʿiyān (الأسماء و الأعيان); las entida-
des inmutables, al-aʿyān al-ṯābita (الأعیان الثابتة); las epifanías y las determinacio-
nes, al-taǧalliyyāt wa-l-taʿayyunāt (التعینات و   ,la primera determinación ;(التجلیات 
al-taʿayyun al-awwal (التعین الأوّل); la segunda determinación, al-taʿayyun al-ṯānī 
 las Presencias (divinas) o las modalidades de la Presencia divina en ;(التعین الثانی)
la contemplación, al-ḥaḍarāt (الحضرات) y las cinco Presencias (divinas), al-ḥaḍarāt 
al-ḫamsa (الحضرات الخمس). Es esto le sigue un rango de manifestaciones que llegan 
al nivel de la unión (al-nikāḥ).



148 pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

El término lezamiano “luz nuestra” como luz “que forma, destruye y se hace 
ambivalente” podría ser correlativo en el léxico del ‘irfān naẓarī al término “luz 
del Ser” o nūru al-wuǧūd (نور الوجود), que representa el principio de la creación y 
la manifestación de los existentes (‘Arabī, 1997, vol. II, p. 241). En esta perspec-
tiva, diferente al léxico ʾišrāqī, se da una diacronía del término al-nūr mediante 
una modulación en diferentes niveles:

•	 al-nūr como unidad del Ser o waḥdat al-wuǧūd (وحدة الوجود), en el nivel del Ser y sus 
preceptos, ʾaḥkām al-wuǧūd (احکام الوجود).

•	 al-nūr como el Ser, al-wuǧūd (الوجود), en lo más general del Ser y lo relacionado con 
él —al-ʾa‘m min al-wuǧūd wa mā yataʿalaq bihi (الأعم من الوجود و ما يتعلق به), en el nivel del 
Ser, al-wuǧūd (الوجود).

•	 al-nūr en el sentido de los primeros nombres, min al-ʾasmāʾ al-ʾawwal (من الأسماء الأول), 
en el nivel de los nombres y entidades inmutables, al-ʾasmāʾ wa-l- aʿyān (الأسماء و 
 .(الأعيان

•	 al-nūr como el nombre de la luz o ʾism al-nūr (اسم النور), en el nivel de los nombres y 
entidades inmutables, al-ʾasmāʾ wa-l-ʿiyān (الأسماء و الأعيان).

•	 al-nūr como progresión luminosa o sulūkī (سلوکی), en el nivel de las epifanías y las 
determinaciones, al-taǧalliyyāt wa-l-taʿayyunāt (التجلیات و التعینات).

•	 al-nūr como las manifestaciones o al-ẓuhūrāt (الظهورات), en el nivel de las epifanías y 
las determinaciones, al-taǧalliyyāt wa-l-taʿayyunāt (التجلیات و التعینات).

•	 al-nūr como antípoda de la oscuridad, muqābil al-ẓulma (مقابل الظلمة), en el nivel de las 
epifanías y las determinaciones, al-taǧalliyyāt wa-l-taʿayyunāt (التجلیات و التعینات).

Esta modulación de los rangos de la luz se refleja en el léxico de Ibn ‘Arabī, en 
especial en su al-Futūḥāt al-makīyat (1997), por medio de un grupo de términos 
que definen estos grados de luminosidad, en gran medida en el nivel de las epifa-
nías y las determinaciones (al-taǧalliyyāt wa-l-taʿayyunāt):

•	 La luz generativa de ser, al-nur al-kawnī (النور الکوني), (al-Futūḥāt al-makīyat, vol. II, p. 
292).

•	 Luz de la creencia, nūr al-ʾīmān, (نور الإیمان), (al-Futūḥāt al-makīyat, vol. I, p. 130).
•	 Luz de la preservación, nūru al-ḥāfiẓ (نور الحفظ), (al-Futūḥāt al-makīyat, vol. II, p. 575).
•	 Luz de la felicidad, nūru al-saʿāda (نور السعادة), (al-Futūḥāt al-makīyat, vol. I, p. 540).
•	 La luz de la ley revelada, nūru al- šarʿ (نور الشرع), (al-Futūḥāt al-makīyat, vol. III, p. 

357).
•	 Luz de la infabilidad, nūru al- ʿiṣma (نور العصمة), (al-Futūḥāt al-makīyat, vol. II, p. 575).
•	 La luz necesaria, nūr al-wāǧib (نور الوجوب), (al-Futūḥāt al-makīyat, vol. IV, p. 147).
•	 Luz del tiempo o el instante, nūr al-waqt (نور الوقت), (al-Futūḥāt al-makīyat, vol. II,  

p. 486).
•	 La luz certera, nūr al- yaqīn (نور الیقین), (Fuṣūṣ al-Ḥikam, p. 197).
•	 Luz del discernimiento, nūr al-baṣāra (نور الأبصار), (al-Futūḥāt al-makīyat, vol. II,  

p. 575).
•	 Luz de luces, nūr al-anwār (نور الأنوار), (al-Futūḥāt al-makīyat, vol. IV, p. 363).
•	 Luz sobre luz, nūrun ʿalaī nūr (نور علی نور), (al-Futūḥāt al-makīyat, vol. IV, p. 403).

Tanto en el léxico ʾišrāqī de Suhrawardī y su escuela, como en el léxico ‘irfānī de 
Ibn ‘Arabī y sus seguidores, existen múltiples términos y definiciones en torno al 



La definición de la luz
Amílcar Aldama Cruz

149pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

concepto ontológico de al-nūr, en dependencia del rango donde se encuentre. 
Una diferencia entre los dos sistemas de la luz estaría en que para Suhrawardī 
todos los niveles son luces o realidades luminosas (al-ḥaqīqat al-nūriyyat) que en 
su gradación (taškīk) van desde un nivel superior de luces inmateriales de fuerte 
intensidad hasta un nivel inferior de luces en un estado de debilidad y densidad 
corpórea; en el caso de Ibn ‘Arabī se da una “gradación relativa” puesto que, 
como existe una unidad del Ser (waḥdat al-wuǧūd), sólo se darán manifestacio-
nes y epifanías de la luz de ese Ser que permanece en un estado de identidad 
oculta no manifiesta (al-huwiyya al-ġaybiyya). En la visión de Lezama, la “luz 
nuestra” tendría más cercanía a la ontología de Ibn ‘Arabī, ya que el poeta cuba-
no percibía a la poesía como “una manifestación hipertélica del espíritu” y en 
Fragmentos a su imán dirá de la luz: “es el primer animal visible de lo invisible. 
// Oh luz manifestada / que iguala al ojo con el sol” (1985, p. 491).

En Diario, Lezama del 24 de septiembre de 1940, dentro de su ciclo de cavi-
laciones en torno al concepto de definición, escribiría lo siguiente:

Así como Platón no pudo llegar en el Parménides a una definición de la unidad; po-
demos seguir pensando en la continuidad misteriosa (casi diríamos, continuamente 
resuelta) de la poesía. Discontinuidad aparente: enlace difícil de las imágenes. Conti-
nuidad de esencias: prolongación del discurso y solución incomprensible de los enla-
ces, que nos hacen pensar en que, si el papel en que se apoya desapareciera, seguirían 
trazándose los signos en el aire, que de ese modo afirman su necesidad, su presencia 
incontrovertible (2014, p. 36).

Esta continuidad misteriosa de la poesía brota súbitamente de la región oculta de 
lo real: “[…] la ausencia de lo real producía una presencia de lo irreal ofuscado-
ra” (1977, p. 17). Esto tiene similitud con el sentido ‘irfānī del concepto tağallī 
 o epifanía, la cual, como afirma Fuentes de Paz (2022), se corresponde (التجليّ)
dentro del Sistema Poético de Lezama Lima con el elemento del “súbito”. Por 
ello, esta “luz nuestra”, que como la poesía tiene una súbita presencia desde 
lo real, coincidiría con la “luz epifánica del Ser”, nūru al-tağallī al-wuğūdī (نور 
 de la vía iluminativa ‘irfānī. Esta es definida por Mu’ayyid al-Dīn ,(التجلي الوجودي
Maḥmūd Yandī en su comentario a la obra Fuṣūṣ al-Ḥikam de Ibn ‘Arabī en los 
siguientes términos:



150 pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

El Espíritu (rūḥ) es una luz de la Rea-
lidad (al-Ḥaqq) que atraviesa la obs-
curidad (al-ẓulma) de la inexistencia 
(ʿadam) del universo generado y da 
espíritu y alma al quien lo acepta, y 
esta es la Luz epifánica del Ser (al-nūr 
al-tağallī al-wuğūdī) y la emanación 
del Ser individualizado (mutaʿayyin) 
sobre lo que acepta (Yandī, 2020,  
p. 93).

 الروح نور من الحق ینقرّ ظلمة عدم
 الکون و یروّح القابل و ینفس عنه، و
 ذلک النور التجلي الوجودي و الفیض

الجودي المتعین قي القابل.

Para Lezama entonces la “luz nuestra” proviene del plano medular de las trans-
formaciones, más allá del nivel de lo invisible, allí donde la materia penetra 
la intimidad de su razón y las antinomias se resuelven en la unidad alcanzada 
(Fuentes de la Paz, 2022, p. 109). La luz en Lezama, como expresa López Lemus, 
tendría también una tendencia a lo arquetípico al modo platónico, elemento 
que coincide con lo que en ‘irfān se denomina como mağālī ʾanwār (مجالی انوار) o 
“recipiente bruñido de luces”, el cual refiere a las entidades inmutables (al-aʿyān 
al-ṯābita) o el espacio de los arquetipos (Turkih, 2019, p. 5). 

Es tal vez, con mayor exactitud, en el espacio de una lectura neoplatónica 
donde confluyen el pensamiento ontológico de Ibn ‘Arabī y Suhrawardī con el 
sistema poético de José Lezama Lima. Los primeros son herederos de una tradi-
ción neoplatónica muy asimilada en el contexto islámico por medio de la tra- 
ducción al árabe de los últimos tres libros de las Enéadas, bajo el nombre de 
’Uṯūlūğīyā, siendo dicha tradición neoplatónica reelaborada y enriquecida en los 
sistemas de Ibn ‘Arabī y Suhrawardī. En el caso de Lezama Lima es evidente la 
impronta neoplatónica en su poética y pensamiento, como diría su amigo y es-
critor peruano Julio Ortega: “Lezama era católico, pero también neoplatónico. 
Y trató de encontrar no una síntesis sino una fluidez entre su sensorialidad y su 
espiritualidad” (2011, párr. 18).17 En el “neoplatonismo insular” de Lezama se 
encuentran los ecos, no sólo del neoplatonismo alejandrino, el renacentismo ita-
liano o de autores como Fray Luis de León, Sor Juana Inés de la Cruz y del 
mismo José Martí, sino también de esa otra lectura neoplatónica árabe-persa de 
Ibn ‘Arabī y Suhrawardī. Por ello pueden hallarse finos vínculos entre estos mís-
ticos islámicos y el poeta habanero con respecto a metafísica ‘irfānī de la grada-
ción descendente o manifestación de la luz (la “luz manifestada”), del ascenso  
 

17 María Zambrano (2009) diría: “Lo que por vía no aristotélica, Lezama supo viéndolo 
en su meditación incesante. Órfico católico en diversas e indelebles formas se confiesa, se 
dice más bien, pues su conciencia se templaba en un incesante bañarse en el Agua ígnea” 
(p. 285).



La definición de la luz
Amílcar Aldama Cruz

151pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

a la fuente de la misma (la “luz ascensional”) y de la plena permanencia y ani-
quilación en ella (la “luz nuestra”).

Conclusión

Si en la obra de Lezama Lima existe un evidente nexo, neoplatónico en esencia, 
con “lo luminoso” o “lo lumínico”, el cual puede ser comparado con toda la 
ontología ʾišrāqī de Suhrawardī, también está en el poeta otro elemento de apro-
ximación con el Šaīḫ Išrāq, esto es la oscuridad. Lezama en su texto “Sobre el 
crepúsculo y monstruos de agua” (1966) ponía en balance a la luz y la oscuridad:

Los antiguos rescataban la luz del crepúsculo de la luz del sol. He ahí la atracción del 
crepúsculo para el río creador, y también para el paseo. El crepúsculo del alma, des-
pertaba lo germinativo en el hombre, paralizado con la primera fuerza del día. El 
crepúsculo de tramontana nos llevaba al paseo, por eso la gran cantidad de romanos 
que se dirigían al Forum a las seis de la tarde, para ver el deslizamiento del rayo por 
un agujero hecho en la roca. La noche, en tinieblas, mordida por las tenazas de los dos 
crepúsculos, se enemistaba más furiosamente aún con la luz (como se citó en Fuentes 
de la Paz, 2022, p. 104).

El elemento de la oscuridad y lo nocturno en Lezama, como modulación de la 
Luz, posee gran correspondencia con la estructura ontológica de lo sombrío 
(al-ẓulma) y lo obscuro (al- muẓlim) en Suhrawardī, el cual se sustenta en la regla 
filosófica: “layst al-ẓulmat ʿibāratan ʾilā ʿan ʿadam al-nūr faḥasbu”– “Lo som-
brío (al-ẓulma) no es más que la inexistencia de luz” (Ḥikmat al-išrāq II, p. 108).18 
De igual modo confluye con el concepto de Ibn ʿArabī del “hijo de lo sombrío” 
(ʾibn al- ẓulma), el cual describe el efecto derivado de la nupcia (al-nikāḥ) onto-
lógica entre la luz y la obscuridad (1997, Vol. IV, p. 224).

El tema de la noche, como espacio mistérico, creador, escatológico y del co-
nocimiento, tiene una centralidad tanto en la obra de Martí como en la de Leza-
ma. Éste último así lo deja ver: 

Hay la transparencia de la luz, pero existe también una forma de transparencia  
mediante la cual la muerte, lo sumergido, lo que se oculta en la noche, llega hasta 
nosotros, y con la aspereza de la claridad en los dominios de la muerte, va perfeccio-
nando esa sorpresa, que es el motivo de su aspereza, hasta volverla silenciosa, envol-

18 Esta estructura ontológica se da en el orden de: lo obscuro o al- muẓlim (المظلم), la obs-
curidad o al-ẓulmat (الظلمة), la sustancia obscura o al-ǧawhar al-ġāsiq (الجوهر الغاسق), las ba-
rreras supremas o al- barāziḫ al-qāhira (البرازخ القاهرة), la barrera simple o al- barzaḫ al-qābis 
 .(الهیئة الظلمانیة) los estados sombríos o al- hayʾa al-ẓulmāniyya ,(البرزخ القابس)



152 pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

vente, viajera que siempre llega, esperador que siempre espera (Lezama Lima, 1977, 
p. 83).

Sería válido a futuro realizar un estudio sobre los puntos de correspondencia en 
las definiciones sobre lo nocturno en Lezama y de lo obscuro (al-muẓlim) en 
Suhrawardī e Ibn ʿArabī, así como puede tratarse igualmente la definición de 
“luz negra” o “luz oscura” (nūr-e sīāh) dentro de la visión mística del persa ‘Ayn 
al-Qużāt Hamadānī. El sistema poético de Lezama Lima brinda la “posibilidad 
infinita” de efectuar este tipo de estudios comparativos en los cuales se puedan 
poner en diálogo diferentes tradiciones espirituales, como es el caso del pensa-
miento filosófico y místico del contexto islámico.

Agradecimientos:

Un fuerte agradecimiento al Dr. V. López Lemus por su atención, ayuda y valo-
raciones, al Dr. Anthony Shaker por sus consideraciones puntuales en los léxicos 
técnicos de Ibn ‘Arabī y Suhrawardī y al Dr. J. Moreno Sanz por su valioso  
aporte bibliográfico. Mi gratitud para el Dr. Adolfo Ham por su amistad y con-
sejos. Que sirva este texto de pequeño tributo al pensamiento y obra de la Dra. 
I. Fuentes de la Paz (1953-2024). 

Referencias

Aguilar-Álvares Bay, T. (2015). Zambrano, Lezama y Valente: Mística y raciona-
lismo. En Banquete de imágenes en el centenario de José Lezama Lima, por 
L. Gutiérrez de Velasco y S Ugalde Quintana, coords., pp. 69-107, México 
D. F.: El Colegio de México.

Aldama Cruz, A. (2023). Diacronía y lógica en el término nūr de Suhrawardī. 
Revista de investigación filosófica y teoría social Dialektika, 5(13), 62–83.

Aldama Cruz, A. (2024). Feeling more powerful than the King of Persia, when 
attending a laughing dawn: The imprint on José Martí’s thought of ʾišrāqī 
mysticism. En Philosophy between the Islamicate and Latin American tradi-
tions: Civilizational perspectives on alienation/ghayriyya in the knowing/
being (en publicación). Delaware: Vernon Press.

ˁĀlīḫānī, Bāb. (2021). Romūz-e ʾišrāqī Šāhnāmeh: Šarḥ-e ʾabyāt wa ḥall romūz-e 
dāstān-e Syāwaḫš (Símbolos iluministas en el Libro de Reyes: Comentario a 
la historia de Siyavash). Teherán: Mu’saseh ḥikmat wa falsafeh-e irānī.

Alvarado, A. (1994). El pensamiento martiano: Diccionario. Miami: Interamericana.



La definición de la luz
Amílcar Aldama Cruz

153pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

Āmulī, Ḥ. (2015). Ǧāmiʿ al-ʾasrār wa manbaʿ al-ʾanwār. Teherán: ’Entešārāt-e 
Ṭahūrī.

‘Arabī, I. (1997). al-Futūḥāt al-makīyat (Las iluminaciones de La Meca). [Vol. I- 
II-III-IV-V-VI]. Beirut: Dār Iḥīā al-turāẓ al- ‘arabī.

‘Arabī, I. (1988). Fuṣūṣ al-Ḥikam (Los engarces de la Sabiduría) [edición y glosas 
de Abū -l-ʿIlā’ ʿAffīfī]. Qom: Entešārāt al-Zahrā.

Arcos, J. L. (1990). La solución unitiva. Sobre el pensamiento poético de José 
Lezama Lima. La Habana: Editorial Academia.

Arias, A. (1997). Lezama Lima: un gato para dejarse definir. Pliegos de la ínsula 
Barataria: Revista de creación literaria y de filología, 4, 71-82.

Camacho Rivero de Gingerich, A. (2017). La cosmovisión poética de José Leza-
ma Lima en Paradiso y Oppiano Licario. Santa Clara: Capiro.

Chazarreta, D. E. (2012). Lecturas de la tradición en la poesía de José Lezama 
Lima. La Plata: Caligrafías.

Corbin, H. (2003). Did Spinoza adapt his philosophy from Mullā Ṣadrā? En Ṣadr 
al-din-i Shīrāzī, 211–225. Tehéran: Badraqih-i Jāvīdān.

Daštakī, M. (2003). Išrāq hayākil al-nūr. Teherán: Mirash-i maktub.
Diego, E. (2012). Poemas (Selección y nota de Alberto Paredes). Ciudad México: 

UNAM.
Gómez de Silva, G. (2006). Breve diccionario etimológico de la Lengua Españo-

la. México D. F.: Fondo de Cultura Económica.
Emerson, R. W. (1917). The Complete Works. Letters and Social Aims (Vol. 

VIII). Nueva York: Houghton Mifflin Company.
Ferdoūsī, H. (2013). Šāhnāmeh (El Libro de Reyes). Teherán: Chāpe Par.
Ferdoūsī, H. (2010). José Lezama Lima, hacia una mística poética: Algunas con-

fluencias del pensamiento poético español en la obra de José Lezama Lima. 
Madrid: Editorial Verbum.

Fuentes de la Paz, I. de los Á. (2015). Noche insular, jardines invisibles. El con-
cepto de la luz en la obra de José Lezama Lima: un paradigma filosófico de 
su cosmología. (Tesis académica). Salamanca: Universidad de Salamanca.

Fuentes de la Paz, I. de los Á. (2018). José Lezama y la tradición cosmogónica de 
la luz. California: Alexandria House. 

Fuentes de la Paz, I. de los Á. (2022). Amistad verdadera: José Lezama Lima, 
María Zambrano. En TSN (Transatlantic Studies Network): Revista de Es-
tudios Internacionales, 8(13), 102- 110.González Cruz, Iván. (2000). Dic-
cionario: Vida y obra de José Lezama Lima. Valencia: Generalitat Valenciana.

Ḥakīm, S. (2018). Al-muʿaǧam al-Ṣūfī -Dānešnāmeh ’Eṣṭilāḥāt-e Ibn ‘Arabī - 
al-Ḥikmat fī Ḥudūd al-Kalimat (traducción al persa por Seyyed Nāṣer Ṭa-
bāṭabāī). Teherán: Maūlā.

Ḥallāğ, M. (2006). al-Ṭawāsīn. Beirut: Dār Al-Kutub al-ʿilmiyah.
Ibn Sīnā, A. A. (2013). Kitāb al-Hudūd. Teherán: Mu’saseh ḥikmat wa falsafeh-e 

iranī.
Karmī, M. (2023). “Nemād šenāsī taṭbīqī-e rangihā-e dar andīšeh Šayḫ Išrāq wa 

dar šamāyyil hāī-e mehrparastī,” (“Semiótica comparada de los colores en el 



154 pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

pensamiento de Šayḫ Išrāq y en los iconos del mitraísmo”). En Fahlawī  
nāmeh (actas y artículos del Congreso Internacional sobre la Filosofía de 
Suhrawardī), editado por B. ˁĀlīḫānī, 407-427. Teherán: Mu’saseh ḥikmat 
wa falsafeh-e irānī. 

Kāšānī, al-Razzāq. (2015). Tāwīlāt al-Qurān al-Karīm: Tafsīr Ibn ʿ Arabī (Vol. II). 
Teherán: Maūlā.

Lezama Lima, J. (1974). La cantidad hechizada. Madrid: Ediciones Jucar.
Lezama Lima, J. (1977). Oppiano Licario. C. México: Editorial Era.
Lezama Lima, J. (1985). Poesía completa. La Habana: Editorial letras cubanas.
Lezama Lima, J. (2013). Carta a Eloísa y otra correspondencia. Madrid: Edito-

rial Verbum.
Lezama Lima, J. (2014). Diarios (edición de Iván González Cruz). Madrid:  

Editorial Verbum.
Lezama Lima, J. (2018). Enemigo rumor. La Habana: Colección Sur Editores.
López Lemus, V. (2020). Obertura para Oppiano. La narrativa y la poesía de 

José Lezama Lima. La Habana: Ediciones Unión.
Martí, J. (2 de junio de 1882). Publicación en La Opinión Nacional de Caracas.
Martí, J. (3 de marzo de 1889). La exhibición de pintura del ruso Vereschagin. 

La Nación de Buenos Aires.
Martí, J. (1991a). Obras completas: En los Estados Unidos. Norteamericanos 

(Vol. XIII). La Habana: Editorial Ciencias Sociales. 
Martí, J. (1991b). Obras completas: Cuadernos de apuntes (Vol. XXI). La Haba-

na: Editorial Ciencias Sociales.
Martí, J. (1991c). Obras completas: Nuestra América I (Vol. VI). La Habana: 

Ciencias Sociales.
Martí, J. (1991d). Obras Completas: Cuba (Vol. V). La Habana: Ciencias Socia-

les.
Martí, J. (1992). Obras completas: Fragmentos (Vol. XXII). La Habana: Edito-

rial Ciencias Sociales. 
Martí, J. (2011). Obras completas: En los Estados Unidos (Vol. X). La Habana: 

Editorial Ciencias Sociales.
Martí, J. (2015). Obras Completas: Edición Crítica: Poesía I (ed. general Pedro 

Pablo Rodríguez) Vol. XIV. La Habana: Centro de Estudios Martianos.
Mateo Palmer, M. (2002). Paradiso: la aventura mítica. La Habana: Letras  

Cubanas.
Méndez, R. (2021). José Lezama Lima: otra lectura. Santo Domingo: Editorial 

Universitaria Bonó.
Mirzaei, S. (2021). The Reception of Spinoza’s Theological-Political Treatise in 

the Islamic Republic of Iran. Philosophies, 6(2), 7-18.
Morales, (1994). La poética de José Martí y su contexto. Madrid: Editorial  

Verbum.
Moreno Sanz, J. (2008). El logos oscuro: Tragedia, mística y filosofía en María 

Zambrano: El eje de El hombre y lo divino, los inéditos y los restos de un 
naufragio (Vol. I-II-III-IV). Madrid: Editorial Verbum.



La definición de la luz
Amílcar Aldama Cruz

155pactum. núm. 8, méxico, enero-junio/2024, issn 2992-7064

Munk, S. (2000). Mélanges de philosophie juive et árabe. París: Vrin.
Ortega, J. (2011). La rara integridad de José Lezama Lima (Entrevista a Julio 

Ortega por Gabriela García). El Boomeran(g). https://www.elboomeran.
com/julio-ortega/la-rara-integridad-de-jos-lezama-lima/

Rensoli, L. y Fuentes de la Paz, I. (1990). Lezama Lima: Una cosmología poética. 
La Habana: Letras Cubanas.

Sabzavārī, M. H. (2002). Šarḥ Manzūmah. Beirut: al-Tarij al- ‘arabi.
Shahrazūrī, S. al-Dīn M. (1993). Šarḥ Ḥikmat al-išrāq. Teherán: Mu’saseh muta-

al’eat wa tahaqiqat farhangī.
Shīrāzī, Q. al-Dīn (2005). Šarḥ Ḥikmat al-išrāq. Teherán: Entešarāt-e Hikmat.
Schulman, I. A. (1970). Símbolo y color en José Martí. Madrid: Editorial Gredos.
Sedarat, R. (2019). Emerson in Iran. The American Appropriation of Persian 

Poetry. Nueva York: Suny Press.
Shīrmahaleh, M. (2019). Estudio icónico del Shahnamé de Ferdousí: una metá-

fora de la identidad iraní. Ciudad de México: Universidad Nacional Autóno-
ma de México.

Sokoloff, M. (2009). A Syriac Lexicon: A Translation from the Latin, Correc-
tion, Expansion, and Update of C. Brockelmann’s Lexicon Syriacum. Nueva 
Jersey: Gorgias Press.

Spinoza, B. (2000). [E]. Ética demostrada según el orden geométrico (traducción 
de A. Domínguez). Madrid: Trotta.

Suhrawardī, Y. (2014). Ḥikmat al-išrāq (Vol. I-II). Qom: Dānešgāh ‘ulūm-e Dīnī.
Suhrawardī, Y. (2018). Hayākil al-Nūr (persa-árabe). Teherán: Entešarāt Maūlā.
Suhrawardī, Y. (2023). Fī ḥaqīqat al-ʿišq. Teherán: Entešarāt Maūlā.
Turkih, Ṣ. al-Dīn ‘A. (2019). Tamhīd al-qawā ‘id (edición y notas de Seyyed Ǧalāl 

al-Dīn Aštiyānī). Qom: Bustān-e Ketāb.
Vargas, Ó. (2021). Cantidades hechizadas y silogísticas del sobresalto: La secreta 

ciencia de José Lezama Lima. Indiana: Purdue University Press.
Waller, C. J. (1973). José Lezama Lima's “Paradiso”: The Theme of Light and the 

Resurrection. Hispania, Vol. 56, 275-282.
Wolfson, H. A. (1983). The Philosophy of Spinoza: Unfolding the Latent Proces-

ses of his Reasoning. (Vol. I). Cambridge: Harvard University Press.
Yandī, M. al-Dīn (2020). Šarḥ Fuṣūṣ al-Ḥikam (edición y notas de Seyyed Ǧalāl 

al-Dīn Aštiyānī) Qom: Bustān-e Ketāb.
Zamboni, C. (2014). Maria Zambrano et la mystique iranienne. Europe, VIII, 

187-194.
Zambrano, M. (2009). José Lezama Lima, vida y pensamiento. En Las palabras 

del regreso. Madrid: Cátedra. 
Zambrano, M. (1977). Claros del bosque. Barcelona: Seix Barral.
Zambrano, M. (2020). El Hombre y lo divino. México D. F.: Fondo de Cultura 

Económica.


